
 

 

На правах рукописи 

 

 

 

 

ВИНОКУРОВ Дмитрий Александрович 

 

 

 

 

ИОСИФ ВОЛОЦКИЙ 

В ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ИСТОРИОГРАФИИ 

XIX – XX вв.                                                                                                                                                                                

 

 

 

 

07.00.09 – Историография, источниковедение 

 и методы исторического исследования 

 

 

 

 

Автореферат 

диссертации на соискание учёной степени 

кандидата исторических наук 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Казань – 2012 



 

 

 

 

 
Работа выполнена на кафедре Отечественной истории ФГОУ ВПО 

«Башкирский государственный педагогический университет им. М. Акмул-

лы» 

 

 

Научный руководитель:   доктор исторических наук, профессор 

                                                    Обыденнова Гюльнара Талгатовна 

 

Официальные оппоненты:   доктор исторических наук, профессор 

                                                    Солнцев Николай Игоревич 

                                                    ННГУ им. Н.И. Лобачевского  

                                                    (г. Нижний Новгород) 

 

                                                            кандидат исторических наук, зав. отделом 

                                                    Липаков Евгений Васильевич 

                                                    Институт Татарской энциклопедии АН РТ 

                                                    (г. Казань) 

 

 

Ведущая организация:  ФГАОУ ВПО «Уральский федеральный уни-

верситет имени первого Президента России Б.Н. Ельцина» 

 

 

Защита состоится 17 мая 2012 г. в 10.00 часов на заседании 

диссертационного совета Д. 212.081.01 по присуждению ученой степени 

доктора исторических наук при ФГАОУ ВПО «Казанский (Приволжский) 

федеральный университет» по адресу: 420015, г. Казань, ул. Карла Маркса, 

74, корпус Института истории КФУ,  ауд. 3.11. 

 

С диссертацией можно ознакомиться в Научной библиотеке им. Н.И.                       

Лобачевского ФГАОУ ВПО «Казанский (Приволжский) федеральный                  

университет». Электронная версия автореферата размещена на официальном 

сайте Казанского (Приволжского) федерального университета 

http://www.ksu.ru; http: //www.vak.ed.gov.ru 

 

Автореферат разослан «____» апреля 2012 г. 

 

 

 

Учёный секретарь  

диссертационного совета  

кандидат исторических наук, 

доцент                                                                                       Д.Р. Хайрутдинова



 

 

 

3 

ОБЩАЯ ХАРАКТЕРИСТИКА РАБОТЫ 

 

Актуальность темы исследования. Современный этап развития исто-

рической науки характеризуется существенным расширением методологиче-

ского, методического и тематического горизонтов изучения механизмов фор-

мирования исторических представлений и памяти эпохи, взаимовлияния ис-

ториографического процесса и его социокультурного окружения. Значитель-

ное количество работ, связанных с изучением исторических идей, написаны в 

междисциплинарном ключе, позволяющем творчески объединить подходы и 

методы историографического исследования, интеллектуальной истории, ис-

тории идей и социальной истории науки
1
. Вопросы изучения историографии 

истории русской церкви, не говоря об их серьезном общественном звучании, 

связанном с поиском российским обществом в последнее время своей рели-

гиозной самоидентификации, также оказались включенными в этот процесс. 

В этом отношении первоочередными становятся задачи рассмотрения дина-

мики историографической рефлексии в отношении к центральным фигурам 

истории русской церкви. 

Наследие одного из крупнейших церковно-политических деятелей оте-

чественного Средневековья Иосифа Волоцкого (1439 – 1515) превратило его 

имя в многозначный символ. «Иосифлянский» вклад в основы русской сред-

невековой цивилизации и культуры, в развитие политической системы конца 

XV – начала XVI вв. настолько велик, что позволяет говорить о его осново-

полагающем характере для указанных критериев вплоть до эпохи Петровских 

преобразований. Проблема изучения и осмысления вклада Иосифа Волоцкого 

в развитие российской государственности и культуры по праву может быть 

названа одной из «вечных» тем отечественной науки и общественной мысли. 

Единству убежденности пишущих об Иосифе Волоцком в том, что россий-

скую историю «невозможно представить без этого имени»
2
 противостоит 

самый широкий разброс оценок его деятельности, которая на разных этапах 

развития историографии и общественной мысли оценивалась по-разному и, 

порой, в диаметрально противоположных категориях. Иосиф Волоцкий, как 

отметил выдающийся исследователь Я.С. Лурье, никогда не был «безразлич-

ной фигурой»
3
 ни для современников, ни для исследователей. 

                                                 
1 См., например: Вандалковская М.Г. Историческая мысль русской эмиграции. 20 – 30-е гг. 

XX в. М., 2009; Дубровский А.М. Историк и власть: историческая наука в СССР и 
концепция истории феодальной России в контексте политики и идеологии (1930 – 1950-е 

гг.). Брянск, 2005; Леонтьева О.Б. Историческая память и образы прошлого в российской 

культуре XIX – начала XX вв. Самара, 2011; Очерки истории отечественной исторической 
науки XX века: Монография / Под ред. В.П. Корзун. Омск, 2005; Юрганов А.Л. Русское 

национальное государство. Жизненный мир историков эпохи сталинизма. М., 2011. 
2 Золотухина Н.М. Иосиф Волоцкий. М., 1981. С. 5. 
3 Лурье Я.С. Иосиф Волоцкий как публицист и общественный деятель // Послания Иосифа 

Волоцкого. Изд. Зимин А.А., Лурье Я.С. М.; Л., 1959. С. 19. 



 

 

 

4 

Иосиф Волоцкий принадлежит к плеяде деятелей, которые существен-

ным образом «корректировали историческое развитие» России
1
. Поэтому 

историографическая проекция оценок данной коррекции образует сложный, 

многосоставный субстрат. Такие стороны деятельности Иосифа Волоцкого, 

как обоснование им в ряде посланий необходимости формирования новой – 

самодержавной политической системы, его суждения о социальной структуре 

общества, борьба с «ересью жидовствующих», завершившаяся кострами 1504 

г., принципиальная защита права монастырского землевладения и провал 

секуляризационных устремлений Ивана III, активность волоцкого игумена в 

области строительства новых форм культурного идеала Руси, наконец, его 

«внешнеполитические» воззрения вплоть до наших дней оказываются напол-

ненными актуальным социально-политическим звучанием
2
.  

Категории «неоднозначности», «спорности», «амбивалентности» отра-

жают смысл многовековых разногласий относительно оценки деятельности 

Иосифа Волоцкого в истории. С одной стороны, обращение и актуализация 

наследия Иосифа Волоцкого на различных этапах развития отечественной 

историко-философской и публицистической мысли способствовали ее само-

идентификации, форсировали и обогащали ее развитие, с другой –

разнообразные историософские схемы нередко закрепляют в сознании иссле-

дователей «историографические призраки»
3
, порождают различные историо-

графические конвенции, оказывая самое определенное влияние на процесс 

изучения деятельности Иосифа Волоцкого.  

Знаменитые слова  Г.В. Флоровского о том, что об иосифлянстве «писа-

ли скорее слишком много»
4
, не раскрыв при этом сути явления, продолжают 

оставаться актуальными. Отсутствие в современной науке нормативных за-

претов и трактовок позволяет приступить к ее научному изучению. Поэтому 

содержательное историографическое исследование, в котором будет учиты-

ваться весь спектр мнений и теорий относительно значения Иосифа Волоцко-

го в отечественной истории является актуальным и необходимым. 

                                                 
1 Рогожин Н.М. Русские святые в контексте отечественной истории // Проблема святых и 

святости в истории России / Отв. ред. А.Н. Сахаров, П. Каталано. М., 2006. С. 50. 
2 Винокуров Д.А. Иосиф Волоцкий в проблемном поле историографии XIX – XXI вв.: наука 

и идеологическое мифотворчество // Днi науки iсторичного факультету: Матерiали 

Мiжнародноi науковоi конференцii студентiв, аспiрантiв та молодих учених, присвяченоi 90-

рiччю Гетьманату Павла Скоропадьского. – Вип. I: у 2-х част. Ч. 1. Киев, 2008. С. 123-126; 

Винокуров Д.А. От праведника до национал-большевика: некоторые наблюдения над 
трансформацией образа Иосифа Волоцкого в сети Интернет // Славянский мир: сборник 

материалов круглого стола. Уфа, 2008. С. 13-21; Винокуров Д.А. «Просветитель» Иосифа 

Волоцкого в сети Интернет: особенности хранения и интерпретации // Руската литература в 
мрежата: текстове и четене / Сост. и ред.: Р. Русев, М. Костова-Панайотова, Й. Люцканов. 

София, 2010. С. 45-53. 
3 Luria J. Problems of Source Criticism (with Reference to Medieval Russian Documents) // Slavic 
Review. 1968. Vol. 27.  № 1.  P. 21. 
4 Флоровский Г.В. Пути русского богословия. 3-е изд. Париж, 1983. С. 17. 



 

 

 

5 

Объектом настоящего исследования выступает отечественная историо-

графия XIX – XX вв., находящаяся в тесной связи с общественной мыслью, в 

которой находили отражение проблемы истории идейно-религиозных тече-

ний эпохи образования единого Русского государства (конец XV – XVI вв.). 

Предметом исследования является комплекс исторических, обществен-

но-политических, философских и религиозных концепций, теорий, взглядов, 

лежащих в основе изучения истории раннего иосифлянства и осмысления 

роли Иосифа Волоцкого и его наследия в истории России. 

Согласно авторскому плану, целью исследования является рассмотрение 

истории изучения деятельности Иосифа Волоцкого и его сторонников (ио-

сифлян) в отечественной исторической науке, а также ее восприятия в обще-

ственной мысли XIX – XX веков сквозь призму академических, идеологиче-

ских, политических, религиозных воззрений, проявляющихся в авторских 

исторических концепциях и формирующих устойчивый образ Иосифа Волоц-

кого.  

Эта цель может быть достигнута при решении следующих задач: 

- определить круг историографических источников, связанных с изуче-

нием деятельности Иосифа Волоцкого и его сподвижников в дореволюцион-

ной, эмигрантской и советской исторической науке; 

- показать основные особенности этапов изучения и осмысления дея-

тельности Иосифа Волоцкого на протяжении XIX – XX вв.; 

- изучить базисные основания теорий, концепций и взглядов на деятель-

ность Иосифа Волоцкого в отечественной исторической науке и обществен-

ной мысли XIX – XX вв.; 

- выявить степень влияния внеакадемических факторов (идеологических, 

религиозных, субъективных) а также социально-экономического и социо-

культурного контекста эпохи на историографию Иосифа Волоцкого на раз-

личных этапах ее развития; 

- выяснить какие элементы учения Иосифа Волоцкого оказывались наи-

более востребованными для подкрепления положений той или иной идеоло-

гии; 

- дать оценку результатам изучения деятельности Иосифа Волоцкого, 

сформированных различными историографическими подходами XIX – XX 

вв., с позиции перспективности их дальнейшего использования; 

Хронологические рамки исследования охватывают временной период 

XIX – XX веков как время становления и развития дореволюционной, эмиг-

рантской и советской историографии, обладающих качественной специфи-

кой. Выбор хронологических рамок исследования объясняется завершенно-

стью указанных периодов – их изучение может оказать позитивное влияние 

на современный историографический процесс. Нижней хронологической гра-

ницей исследования является первая четверть XIX в., когда происходило ста-

новление и развитие церковно-исторической науки, в рамках которой впер-

вые началось целенаправленное изучение истории и источников, связанных с 

деятельностью Иосифа Волоцкого. Верхняя граница определяется 1991 го-



 

 

 

6 

дом, обозначившим водораздел между периодом развития исторической нау-

ки, в котором изучение вопросов истории русской церкви испытывало норма-

тивное влияние марксистско-ленинской методологии, и периодом методоло-

гического и идеологического плюрализма, наступившего после распада Со-

ветского Союза. 

Характеристика источников. Для решения поставленных в исследова-

нии задач был задействован комплекс источников. Основными источниками, 

на базе которых делаются выводы, являются две группы источников, тесно 

связанных между собой. Первую группу составляет совокупность текстов на-

учных исследований, созданных в XIX – XX вв., в которых нашли отражение 

результаты изучения деятельности Иосифа Волоцкого: монографии, статьи, 

рецензии, обзоры. Во вторую группу входят работы публицистического со-

держания. В корпус дополнительных источников входят источники личного 

происхождения и нормативно-правовые документы. 

Первая группа основных источников исследования, в свою очередь, по 

своей качественной специфике делится на три подгруппы.  

В первую подгруппу входят специальные, в том числе источниковедче-

ские и литературоведческие работы, посвященные изучению наследия Иоси-

фа Волоцкого: труды дореволюционных исследователей Н.А. Булгакова, А.В. 

Горского, В.И. Жмакина, С.В. Иванова, П.С. Казанского, Н.И. Костомарова, 

В.Н. Малинина, К.И. Невоструева, Н.П. Попова, И.П. Хрущова и др.; эмиг-

рантских – С.А. Зеньковского, М. Раева, И. Денисова, И. Шевченко и др.; 

советских – Н.К. Голейзовского, И.П. Еремина, А.А. Зимина, Н.М. Золотухи-

ной, Н.А. Казаковой, А.И. Клибанова, Б.М. Клосса, Я.С. Лурье, А.И. Плигу-

зова, В.Ф. Ржиги, Б.А. Рыбакова, М.Н. Тихомирова и др. 

  Во вторую подгруппу входят обобщающие труды по истории России 

XV – XVI вв., истории средневековой русской церкви, литературы и филосо-

фии, в которых вопросы изучения деятельности Иосифа Волоцкого, не имея 

специального характера, составляли неотъемлемую часть авторских концеп-

ций. В эту подгруппу входят труды митр. Платона (Левшина), еп. Иннокентия 

(Смирнова), митр. Филарета (Гумилевского), митр. Макария (Булгакова), П.В. 

Знаменского, А.А. Доброклонского, Е.Е. Голубинского, М.А. Дьяконова, В.Е. 

Вальденберга, В.С. Иконникова, П.Н. Милюкова, А.С. Архангельского, А.Н. 

Пыпина и др. (дореволюционный период); среди эмигрантских авторов – тру-

ды Г.В. Вернадского, Н.М. Зернова, М.М. Карповича, А.В. Карташева, И. 

Кологривова, П.Е. Ковалевского, И. Мейендорфа, С.Г. Пушкарева, Г.П. Фе-

дотова, Г.В. Флоровского и др.; в советский период роль Иосифа Волоцкого в 

контексте образования единого Русского государства рассматривалась в ис-

пользуемых в исследовании трудах И.У. Будовница, А.А. Зимина, С.М. Каш-

танова, В.В. Мавродина, Н.М. Никольского, В.С. Покровского, А.М. Сахаро-

ва, Р.Г. Скрынникова и др.  

В третью подгруппу входят материалы энциклопедий, словарей и спра-

вочников дореволюционного и советского периодов, которые могут дать 

представление об основных приоритетах изучения и оценках исторических 



 

 

 

7 

фактов и явлений на различных этапах развития историографического про-

цесса.   

Вторую группу основных источников составляют работы публицистиче-

ского содержания, в которых идеи, выработанные в рамках академической 

науки, презентовались для широкого круга читателей, обсуждались посредст-

вом журнальной полемики, приобретали общественное звучание, происходи-

ла их филиация. К этому же типу источников можно отнести и научно-

популярную литературу советского периода, посвященную истории русской 

церкви, в которой в максимально контрастной форме излагались идеи, пред-

назначенные для внедрения в общественное сознание. В исследовании, в ча-

стности, рассаматриваются публицистические работы П.А. Бессонова, М.В. 

Довнар-Запольского, Р.В. Иванова-Разумника, О.Ф. Миллера, С.П. Мельгу-

нова, В.В. Розанова, В.Я. Стоюнина, А.П. Щапова, а также значительное чис-

ло неавторизованных текстов публицистического содержания (дореволюци-

онная публицистика); Н.А. Бердяева, П.С. Лопухина, Ф.А. Степуна, Н.И. 

Ульянова и др. (эмигрантская публицистика), а также А.В. Белова, Н.Н. Бур-

кина, Н.М. Гантаева, А.Д. Дмитрева, М.Ф. Паозерского, Г.Г. Прошина, А.М. 

Самсонова и др. (советские исследователи, выступавшие в качестве популя-

ризаторов марксистских взглядов на историю русской церкви). 

К дополнительным источникам, привлеченным в исследовании,  отно-

сятся источники личного происхождения (дневники, мемуары, переписка 

историков) и нормативно-правовые документы, оказавшие прямое или кос-

венное влияние на историографический процесс. В работе используются раз-

личные источники личного происхождения: мемуары, переписка, дневнико-

вые записи историков, которые дают ценную информацию об авторской са-

морефлексии, а также неофициальных оценках той или иной идеи в профес-

сионально-исторической и общественной среде. В исследовании задейство-

ваны нормативно-правовые акты и делопроизводственная документация, в 

которых, в частности, раскрывается взаимосвязь между государственным 

заказом и теми идеями, которые продуцирует историческая наука. 

Степень изученности темы. Содержательного научного историографи-

ческого исследования, в котором бы целенаправленно исследовался комплекс 

идей и концепций, связанных с изучением и осмыслением деятельности Ио-

сифа Волоцкого на данный момент не существует. Историография располага-

ет лишь некоторыми частными наблюдениями над историографическим про-

цессом, как правило, интерналистского характера.  

Первая половина XIX в. характеризуется становлением церковно-

исторической науки, некоторое время бывшей практически единственной 

формой изучения истории русской церкви. В этот период важно было начать 

специальное изучение истории русской церкви, а деятельность Иосифа Во-

лоцкого в обобщающих трудах таких исследователей, как митр. Платон 

(Левшин), архиепископ Амвросий (Орнатский), еп. Иннокентий (Смирнов), 

митр. Филарет (Гумилевский) рассматривалась в виде интерпретации житий-

ного материала. В рамках церковно-исторической науки были сделаны лишь 



 

 

 

8 

отдельные оценочные характеристики воззрений того или другого историка 

церкви на Иосифа Волоцкого.  

Некоторый историографический резонанс наметился в связи с публика-

цией «Просветителя» силами преподавателей Казанской духовной академии 

(1855 – 1857): вопрос о публикации этого ценного памятника и его значения 

для древнерусской литературы вызвал к жизни критические замечания пред-

ставителей как церковной, так и светской исторической науки. Уже в 1859 г. 

анонимный автор «Православного собеседника» в безапелляционной форме 

оформил позицию (нашедшую впоследствии как сторонников, так и против-

ников), согласно которой «книгу эту едва ли даже можно назвать самостоя-

тельным, или в строгом смысле слова русским произведением»
1
. К этому 

можно добавить некоторое расхождение взглядов историков первой полови-

ны XIX столетия в оценке противоеретической деятельности Иосифа Волоц-

кого: митр. Платон (Левшин) и С.П. Шевырев с позиций христианской гу-

манности высказали в осторожной форме осудили ее «фанатическое уклоне-

ние от духа Любви»
2
. 

Реальная историографическая рефлексия в изучении деятельности Ио-

сифа Волоцкого появилась лишь во второй половине 1860-х гг., оформив-

шись в результате полемики между противниками и сторонниками основных 

подходов к изучению и выводов, предпринятых И.П. Хрущовом в своей ма-

гистерской диссертации «Исследование о сочинениях Иосифа Санина препо-

добного игумена Волоцкого»
3
 (1868). В 1860 – 1900-е гг. историография раз-

вивается по принципу качелей: сторонники первого («православного») и вто-

рого («либерального») направлений критиковали построения друг друга, пы-

таясь найти в них ненаучные элементы, актуализацию прошлого. Наиболее 

показательными в этом отношении являются дискуссии К.И. Невоструева с 

О.Ф. Миллером
4
, В.И. Жмакина с Е.Е. Голубинским

5
 и «заочное», но весьма 

показательное противостояние П.Н. Милюкова и иером. Тарасия (Курганов-

ского)
6
. Споры о сущности иосифлянства и нестяжательства в этот период 

имеют тенденцию перерастать в вопрос о тождественности этих течений эле-

                                                 
1 «Просветитель» преподобного Иосифа Волоцкого // Православный собеседник. 1859. Кн. 

III. С. 178. 
2 Шевырев С.П. История русской словесности. Часть IV, содержащая XV-е столетие и 

начало XVI-го. М., 1860. С. 174. 
3 Хрущов И.П. Исследование о сочинениях Иосифа Санина преподобного игумена 

Волоцкого. СПб., 1868. 
4 Невоструев К.И. Рассмотрение книги г. Хрущова: «Исследование о сочинениях Иосифа 
Санина, преподобного игумена Волоцкого» // Отчет о XII присуждении наград графа 

Уварова. СПб., 1870. С. 84-186; Миллер О.Ф. Инквизиторские вожделения ученого 

(Посвящается профессору Невоструеву) // Заря. 1870. №  10. С. 294-304. 
5 Жмакин В.И. Митрополит Даниил и его сочинения. М., 1881; Голубинский Е.Е. Разбор 

сочинения В. Жмакина «Митрополит Даниил и его сочинения» // Отчет о XXV 

присуждении наград графа Уварова. СПб., 1883. С. 27-48. 
6 Милюков П.Н. Очерки по истории русской культуры. Ч. II. СПб., 1897; Тарасий. Милюков 

и ученое шарлатанство (Основные начала и развитие русской культуры). Почаев, 1907. 



 

 

 

9 

ментам консервативной и либеральной идеологии. В 1916 г. вышло исследо-

вание В.Е. Вальденберга, в котором был поставлен вопрос о сложности и не-

однозначности иосифлянской идеологии, несводимости ее к имеющимся в 

науке схемам. События Октября оказали разрушительное влияние на ту сис-

тему координат, которая сложилась в дореволюционной России в области 

изучения истории церкви. 

В эмигрантской историко-философской мысли вопрос об особенностях 

историографического изучения деятельности Иосифа Волоцкого был заглу-

шен историософским звучанием темы, особенно явно проявившимся в рабо-

тах Г.П. Федотова, Г.В. Флоровского и Н.А. Бердяева. Единственной глубо-

кой попыткой разобраться в причинах и следствиях расхождений в оценке 

Иосифа Волоцкого в исторической науке и общественной мысли дореволю-

ционной России и эмигрантской среде стало фундаментальное исследование 

А.В. Карташева «Очерки по истории русской церкви» (1959). Но, хотя Кар-

ташев и отметил недопустимую степень идейно-политической ангажирован-

ности историографического поля, его решение проблемы – делать выводы 

исходя из «критерия канонизации»
1
 также нельзя было назвать в подлинном 

смысле научной программой исследования. 

Советский период характеризуется появлением специального интереса к 

историографии идейно-религиозных течений конца XV – начала XVI вв. В 

1920 – 1930-е гг. этот интерес проявлялся в виде скепсиса по отношению к 

«старой» – дореволюционной историографии, ее направленности и эвристи-

ческим возможностям. С постепенным усвоением марксистского взгляда на 

социологию религии, укрепляется мнение, что проблема иосифлянства и не-

стяжательства «нуждается в освещении заново»
2
.  

В 1950 – 1980-е гг. историографическими вопросами истории иосифлян-

ства занимались Я.С. Лурье, Н.А. Казакова, А.А. Зимин, И.В. Курукин. Одна-

ко в исследованиях, выполненных в рамках марксистской методологии, от-

сутствовал, как правило, объективный анализ советского периода изучения 

деятельности Иосифа Волоцкого, крайне незначительное внимание уделялось 

эмигрантской историографии. Основное значение для советского периода 

историографии, на наш взгляд, имеют работы Я.С. Лурье, который подробно 

остановился на вопросах модернизации наследия Иосифа Волоцкого в доре-

волюционной историографии. Начало активного изучения наследия Иосифа 

Волоцкого Лурье связал с «моментом отмены крепостного права и проведе-

ния буржуазных реформ»
3
, породившим идейный раскол общества, трансли-

ровавшийся и на осмысление того или иного исторического процесса. Имен-

                                                 
1 Карташев А.В. Очерки по истории русской церкви. Том I. Репринтное воспроизведение. 

YMCA-PRESS. Париж, 1959. М., 1991. С. 397. 
2 Ржига В.Ф. Из полемики «иосифлян» и «нестяжателей» // Известия АН СССР. VII серия. 

1929. № 10. С. 807. 
3 Лурье Я.С. Вопрос об идеологических движениях конца XV – начала XVI в. в научной 
литературе // Труды Отдела древнерусской литературы института русской литературы АН 

СССР. Т. XV. М.; Л., 1958. С. 132 



 

 

 

10 

но 1860-е гг. стали периодом, когда активно формировалась либеральная 

схема о «темном» и «светлом» началах на Руси, соотношение которых, в ко-

нечном счете, определило современный либеральным публицистам режим 

«самодержавно-клерикальной реакции». А.А. Зимин критически рассмотрел 

историографическую традицию изучения Иосифа Волоцкого, особенное вни-

мание уделив проблеме осмысления социальной природы иосифлянства, не-

стяжательства и ереси жидовствующих
1
. Существенное влияние на историо-

графический процесс оказала публикация «Посланий Иосифа Волоцкого», 

предпринятая в 1959 г. А.А. Зиминым и Я.С. Лурье
2
. В историографических 

очерках Н.А. Казаковой, выполненных, в основном, в русле «официального 

оптимизма»
3
, декларативно провозглашалось абсолютное превосходство со-

ветского этапа изучения идейно-религиозных движений средневековой Руси. 

Новизна советского подхода к изучению иосифлянства и нестяжательства 

состояла, с точки зрения автора в том, что была установлена связь «между 

развитием общественной мысли и социально-экономическим и политическим 

развитием Русского государства»
4
. Наконец, в статье И.В. Курукина

5
 был 

поставлен вопрос о терминологическом содержании понятий «нестяжатель-

ство» и «иосифлянство», на ряде примеров было показано, что традиционная 

схема понимания их сущности содержат в себе скорее логические, чем эмпи-

рические основания. 

После 1991 г. созданы все условия для объективного изучения сложней-

шего историографического наследия, оставленного историками и мыслите-

лями XIX – XX вв. Изучению частных проблем историографии содействуют 

глубокие исследования, в которых вскрывается логика формирования исто-

рических представлений в эмигрантской и советской исторической науках. 

Исследовательский интерес к проблемам истории иосифлянства, характерный 

как для исторической, так и философской науки, однако, соседствует с мно-

гочисленными фактами модернизации и политизации наследия Иосифа Во-

лоцкого. Тем не менее, в работах А.И. Плигузова и А.И. Алексеева, посвя-

                                                 
1 Зимин А.А. Крупная феодальная вотчина и социально-политическая борьба в России 
(конец XV – XVI в.). М., 1977; он же. О политической доктрине Иосифа Волоцкого // Труды 

Отдела древнерусской литературы Института русской литературы АН СССР. Т. IX. М.; Л., 

1953. С. 159-177; он же.  Основные проблемы реформационно-гуманистического движения в 
России XIV – XVI вв. // История, фольклор и искусство славянских народов. Доклады 

советской делегации: V Международный съезд славистов. М., 1963. С. 91-119; он же. Россия 

на пороге нового времени (Очерки политической истории России первой трети XVI в.). М., 

1972. 
2 Послания Иосифа Волоцкого. Подготовка текста А. А. Зимина и Я. С. Лурье. М.; Л., 1959. 
3 Кныш Н.А. Образ советской исторической науки в первое послевоенное десятилетие. 

Автореф. дис … канд. ист. наук. Барнаул, 2009. С. 3. 
4 Казакова Н.А. Изучение русской общественной мысли конца XV – начала XVI веков в 
советской научной литературе / Н.А. Казакова // Вестник ЛГУ. Сер. истории, языка и 

литературы. 1959. Вып. 4. С. 53 
5 Курукин И.В. Заметки о «нестяжательстве» и «иосифлянстве» (Историографическая 
традиция и источники) // Вопросы источниковедения и историографии истории СССР. 

Дооктябрьский период. Сб. ст. М., 1981. С. 57-76. 



 

 

 

11 

щенных реконструкции истории раннего иосифлянства и нестяжательства 

отмечены многие «родовые» особенности истории изучения и осмысления 

деятельности Иосифа Волоцкого. А.И. Плигузов, в центре исследований ко-

торого находились памятники нестяжательской книжности, одним из первых 

поставил вопрос об «ортодоксальной историографической традиции» сфор-

мировавшейся в изучении отношения иосифлян и нестяжателей к земельной 

собственности и основанной на построениях дореволюционных ученых В.А. 

Милютина и А.С. Павлова
1
. В монографии А.И. Плигузова делается справед-

ливый вывод о том, что историография XIX – XX вв. в общей оценке идейно-

религиозных течений опиралась не столько на данные источников, сколько на 

историографическую традицию XIX в. «которая сама нередко отставала от 

источниковедческих исследований и апеллировала к «априорным» истинам»
2
. 

Принципиально важными стали авторские наблюдения над магистральными 

путями развития изучения церковной истории, среди которых выделяется 

мнение о восприятии советской историографией, при декларируемом нова-

торстве, устаревших «народнических» взглядов на церковь, влиянии на цер-

ковно-историческую тематику в 1930 – 1980-е гг. партийных кампаний и ог-

раничений, накладываемых марксистско-ленинской методологией
3
.  

Работы А.И. Алексеева, посвященные раннему иосифлянству, поднима-

ют многие острые вопросы его источниковедения и истории, объективно вы-

ступая против упрощенных схем, укоренившихся в общественной мысли и 

науке, в которых Иосиф Волоцкий представлен «в качестве символа начетни-

чества, обскурантизма и религиозной нетерпимости»
4
; изучение и перепро-

верка некоторых пунктов историографической традиции позволили ученому 

сделать вывод о том, что в историографии прочно укоренились и даже преоб-

ладали «однобокие (можно сказать уродливые) оценки деятельности Иосифа 

Волоцкого и его направления»
5
. В работах представителей современной за-

рубежной исторической науки Д. Островски
6
 (США) и А. Лангелера

7
 (Ни-

дерланды) рассмотрены некоторые историографические аспекты изучения 

Собора 1503 г., ставшего одним из символов начинавшегося противостояния 

иосифлян и нестяжателей. Д. Гольдфранк (США) подчеркнул сохраняющую-

                                                 
1 Плигузов А.И. Историографические заметки о «нестяжательстве» // Архив русской 
истории. Вып. 2. М., 1992. С. 5-33. 
2 Плигузов А.И. Полемика в русской церкви первой трети XVI столетия. М., 2002. С. 43. 
3 Плигузов А.И. Об изучении средневековой истории русской церкви // Православная 

община. 1996. № 1. С. 82-93. 
4 Алексеев А.И. Сочинения Иосифа Волоцкого в контексте полемики 1480 – 1510-х гг. СПб., 
2010. С. 15. 
5 Алексеев А.И. Под знаком конца времен. Очерки русской религиозности конца XIV – 

начала XVI вв. СПб., 2002. С. 316. 
6 Островски Д. 500 лет спустя: церковный Собор 1503 г. // Palaeoslavica. 2003. № 11. P. 214-

239. 
7 Лангелер А. Нил Сорский и Иосиф Волоцкий на церковном соборе 1503 г. 
(историографические заметки) // Судебник 1497 г. в контексте истории российского и 

зарубежного права XI – XIX вв.: Сборник статей. М., 2000. С. 222-227. 



 

 

 

12 

ся в современной историографии борьбу двух парадигм изучения идейно-

религиозных течений конца XV – первой половины XVI в.: если одна из них 

базируется на их понимании как противостояния «мягкого исихаста-

нестяжателя Нила против стройного чиновника-вотчинника-обрядчика-

инквизитора Иосифа», то вторая придерживается «материальной логики ор-

фографии и водяных знаков источников»
1
, т.е. ищет источниковедческих, а не 

публицистических в своей основе аргументов. Однако во всех этих работах 

не ставилось цели фронтального изучения всего комплекса мнений и оценок 

деятельности Иосифа Волоцкого сделанных в XIX – XX веке. 

Методологическая основа исследования определяется его предметом, а 

также целями и задачами, которое оно призвано решить. Междисциплинар-

ный характер исследования требует сочетания широкого спектра общенауч-

ных (таких как анализ, синтез, аналогия и др.) и специальных методов изуче-

ния исторического процесса. В его центре находятся фундаментальные прин-

ципы историзма и объективности, применяемые в рамках феноменологиче-

ского и диалектического подходов. В работе широко используются как тра-

диционные методы, применяемые в исторических и историографических ис-

следованиях – такие как сравнительно-исторический, историко-генетический, 

хронологический, ретроспективный, так и методы, появившиеся в связи с 

широким развитием таких отраслей исторического знания, как история идей 

и интеллектуальная история. Современное историческое исследование, свя-

занное с изучением этих предметных областей должно учитывать различные 

взаимодействия, возникающие между идеями и «теми социальными, полити-

ческими, религиозными, культурными контекстами, в которых идеи рожда-

ются, распространяются, развиваются»
2
. В условиях ожесточенных дискуссий 

о содержании понятия «историография»
3
, выявивших его многочисленные 

«болевые точки», при изучении исторического нарратива, выяснении его ро-

ли «в процессе коммуникации между историей и современностью»
4
, необхо-

димо использовать культурологический подход.  

В данном исследовании мы придерживаемся широкой трактовки пред-

мета изучения исторических воззрений, идей, концепций, предложенного 

                                                 
1 Гольдфранк Д. Этапы и итоги полувековой истории исследований о Ниле Сорском и 
переводов его сочинений // Нил Сорский в культуре и книжности Древней Руси. Материалы 

Международной научной конференции. СПб., 2008. С. 16. 
2 Репина Л.П., Зверева В.В., Парамонова М.Ю. История исторического знания. М., 2004. С. 

271. 
3 Камынин В.Д. Теоретические проблемы историографии как научной и учебной 
дисциплины на рубеже XX – XXI столетий // Известия Уральского государственного 

университета. Сер. Проблемы образования, науки и культуры. 2010. № 3 (78). С. 54-66; 

Попова Т.Н. Историографическая наука: проблемы самоназвания // Категорiальний аппарат 
iсторичноi науки: Харкiвский iсторiографiчний збiрник. Харьков, 2000. С. 20-33; 

Терминология исторической науки. Историописание / Отв. ред. М.С. Бобкова, С.Г. 

Мереминский. М., 2010. 
4 Антощенко А.В. «Евразия» или «Святая Русь»? Российские эмигранты в поисках 

самосознания на путях истории. Петрозаводск, 2003. С. 79. 



 

 

 

13 

Т.А. Володиной, который позволяет привлечь максимально широкий круг 

источников, благодаря которым формировались исторические представления 

того или иного общества
1
. Академическая историография, рассматривается 

нами как неотъемлемая часть «социальной метасистемы»
2
, тесно связанная с 

идеологией, политикой и культурой. Созвучными и вполне применимыми для 

целей настоящего исследования оказались наработки крупнейшего польского 

философа науки Е. Топольского о «внеисточниковом знании»
3
 исследовате-

лей, которое оказывает непосредственное влияние на результат их деятельно-

сти.  

Научная новизна исследования. В данном исследовании впервые в 

отечественной исторической науке осуществлено комплексное изучение ис-

ториографического и публицистического наследия XIX – XX вв., предметом 

которого является деятельность Иосифа Волоцкого. На обширном материале 

прослежена связь между исторической наукой и социокультурным ландшаф-

том различных эпох, генезис и филиация идей об Иосифе Волоцком на их 

фронтире. Также на примере изучения деятельности Иосифа Волоцкого изу-

чены механизмы рецепции элементов исторических идей в идеологических 

системах различного типа.  

Практическая значимость исследования заключается в том, что его 

материалы существенно дополняют картину развития отечественной истори-

ческой и церковно-исторической наук, а также общественной мысли XIX – 

XX вв. Результаты исследования помогут глубже понять специфику зарожде-

ния, развития и трансформаций явлений и процессов, которые проявлялись в 

изучении истории русской церкви в дореволюционной, эмигрантской и со-

ветской науке. Наблюдения над взаимовлиянием идеологии и науки, связи 

между общественно-политическими изменениями в обществе и научно-

историческими концепциями могут быть использованы в историографиче-

ских исследованиях, а также работах, посвященных изучению интеллекту-

альной истории, истории идей, социальной истории науки. Материалы иссле-

дования могут быть использованы при составлении обобщающих и специ-

альных историографических работ, лекционных курсов по истории общест-

венной мысли и истории русской церкви. 

Положения диссертационного исследования, выносимые на защиту: 

1. Изучение и осмысление деятельности Иосифа Волоцкого и его бли-

жайших сподвижников (иосифлян) в XIX – XX веках являлось актуальной 

темой исследования, привлекая специалистов самых разных областей научно-

                                                 
1 Володина Т.А. О расширении предмета историографических исследований (к постановке 

вопроса) // Проблемы источниковедения и историографии. Материалы II Научных чтений 
памяти академика И.Д. Ковальченко. М., 2000. С. 314. 
2 Соловей Т.Д. Историческая эволюция государственной политики в отношении 

гуманитарных наук в России: XIX – начало XXI вв. Дис. …д.и.н. М., 2005. С. 4. 
3 Топольский Е. О роли внеисточникового знания в историческом исследовании // Вопросы 

философии. 1973. № 5. С. 76-82. 



 

 

 

14 

го знания (историков, философов, филологов и т.д.), а также общественных 

деятелей. 

2. Научное изучение деятельности Иосифа Волоцкого в XIX – XX веках 

испытало на себе разнообразные неакадемические влияния. 

3. Для понимания особенностей и механизмов восприятия российским 

обществом наследия Иосифа Волоцкого необходимо принимать во внимание 

не только академическую традицию изучения иосифлянства, но и историю 

его восприятия в отечественной общественной мысли. 

4. Элементы наследия Иосифа Волоцкого были использованы при обсу-

ждении узловых проблем российской истории  и оценке исторического пути 

России в различных общественно-политических теориях. 

5. Наиболее продуктивной формой изучения наследия Иосифа Волоцко-

го является комплексное академическое исследование его деятельности и 

идеологии на фоне истории России XV – XVI вв. 

Структура исследования определяется проблемным полем, состав-

ляющим его предмет, и состоит из введения, трех глав, заключения и списка 

использованных источников и литературы. 

Апробация работы. Результаты работы обсуждались на заседаниях ка-

федры Отечественной истории Башкирского государственного педагогиче-

ского университета им. М. Акмуллы. Основные положения диссертации были 

апробированы на конференциях международного (в том числе и зарубежных) 

и всероссийского уровня, нашли отражение в научных периодических изда-

ниях, изложены в 11 публикациях, три из которых напечатаны в ведущих 

рецензируемых научных журналах, рекомендованных ВАК Минобрнауки РФ.  

 

ОСНОВНОЕ СОДЕРЖАНИЕ РАБОТЫ 

 

Во введении обосновывается актуальность темы исследования, опреде-

ляются его проблематика, предмет, цели и задачи, объясняются хронологиче-

ские рамки, дается характеристика степени изученности темы, источникам и 

методам  исследования, формулируется его научная новизна и практическая 

значимость. 

Первая глава «Иосиф Волоцкий в проблемном поле дореволюцион-

ной исторической науки и общественной мысли (XIX – начало XX в.)» 

посвящена анализу истории изучения деятельности Иосифа Волоцкого в оте-

чественной научной, историко-публицистической и религиозной мысли XIX 

– начала XX вв.. 

В §1 «Начальный этап изучения деятельности Иосифа Волоцкого в рос-

сийской церковно-исторической науке: первая половина XIX в.» исследованы 

генезис и особенности изучения деятельности Иосифа Волоцкого в особой 

отрасли исторического знания – церковно-исторической науке. 

Начало систематической разработки истории русской церкви связано с 

исследовательской активностью «ученых-клириков» первой половины XIX 

вв. Светская историография XVIII в. (В.Н. Татищев, М.М. Щербатов, Н.И. 



 

 

 

15 

Новиков, публикации источников сделанные А.Л. Шлецером и Г.Ф. Милле-

ром) оставила чрезвычайно скудное наследие в виде отрывочных наблюдений 

над событиями конца XV – XVI вв., пары опубликованных летописей и не-

скольких изданных в «Древней российской вивлиофике» сочинений Иосифа 

Волоцкого.  

Первенствующее значение для разработки истории средневековой рус-

ской церкви в данный период имеют рассматриваемые в диссертации труды 

митрополита Платона (Левшина), епископа Иннокентия (Смирнова), митро-

полита Филарета (Гумилевского), митрополита Евгения (Болховитинова), а 

также примыкавшего к ним круга церковных и светских авторов (митрополит 

Игнатий (Семенов), А.Н. Муравьев, Н. Руднев, Н.П. Турчанинов и др.). Пер-

вые опыты специального исторического синтеза, представлявшие попытку 

перехода от пересказа житийного материала  к изучению литературных тру-

дов Иосифа Волоцкого появились лишь в 1847 (П.С. Казанский) и 1865 (свя-

щенник Н.А. Булгаков) годах. Авторы церковно-исторических исследований 

строили работу в довольно жестких конвенциальных рамках: на выводы ока-

зывал влияние специфически понимаемый предмет церковной истории, мыс-

лившейся составной частью круга богословских наук, подход к изучению 

того или иного факта (в том числе и биографии Иосифа Волоцкого) с точки 

зрения «правды истории и Евангелия», включение исследования в контекст 

полемики с «инославными» и раскольническими воззрениями.  

Усилиями представителей церковной иерархии и духовных академий 

вводится в исследовательский оборот основное произведение Иосифа Волоц-

кого – «Просветитель» (1855 – 1857, при Казанской духовной академии), три 

«Жития» Иосифа Волоцкого (1865, К.И. Невоструев, профессор Московской 

духовной академии), «Письмо о нелюбках» (1851, А.В. Горский, профессор 

Московской духовной академии). Публикации текстов сочинений Иосифа 

Волоцкого привлекались в церковно-исторических работах в качестве образ-

цов для задач православной гомилетики (работы священника А.И. Журавлева, 

Н. Руднева, П.С. Казанского). 

Основной отличительной особенностью данного этапа историографии 

является осмысление деятельности Иосифа Волоцкого по борьбе с ересью 

«жидовствующих» в качестве своеобразного подготовительного этапа проти-

востояния официальной церкви и Раскола. Бинарная оппозиция «учитель чис-

той веры» Иосиф Волоцкий – «скверная, гнусная» ересь, ниспровергавшая 

«все, что только есть в человеке достойного и высокого» проходит сквозным 

сюжетом практически через все церковно-исторические сочинения первой 

половины XIX в. При описании «ереси жидовствующих» авторами для показа 

значимости борьбы Иосифа с силами «зла» зачастую использовались стерео-

типные, клишированные представления об иудеях, как «лукавых», «скрыт-

ных», коварных людях. 

Деятельность Иосифа Волоцкого авторы церковно-исторических произ-

ведений рассматривали в контексте «ревности» преподобного в защите пра-

вославных и государственных начал, инквизиционное по характеру наказание 



 

 

 

16 

еретиков (сожжение 1504 года) затушевывалось ссылками на «гражданский 

суд» престарелого Ивана III, выводя из-под огня возможной критики Иосифа 

Волоцкого. Нравственный облик основного обличителя ереси рисовался пра-

вославным богословам в качестве воплощения морального идеала, а некото-

рые сюжеты из жизни Иосифа Волоцкого (например, конфликт с новгород-

ским архиепископом Серапионом (1507 – 1509), допускавшие двоякую трак-

товку, трактовались как «грустная размолвка» или «темное облако» на луче-

зарном горизонте жизни и деятельности Иосифа Волоцкого. 

В 1859 г. из той же духовно-академической среды появляется знамени-

тая речь А.П. Щапова «Голос древней церкви об улучшении быта несвобод-

ных людей». Деятельность Иосифа Волоцкого получила у Щапова совершен-

но иное, чем прежде, толкование – он был представлен как реформатор соци-

альной жизни, предвестник «грядущей свободы чад Божиих». Негативная 

реакция на такую постановку вопроса со стороны церковного начальства, по 

сути, ничего не могла уже изменить – общественно-политические реформы 

1860-х годов властно вписывали сюжеты древнерусской жизни в контекст 

современной эпохи. 

В §2 «Поляризация взглядов на историческое значение Иосифа Волоцко-

го (1868 – 1870 гг.)» анализируется историографическая ситуация, сложив-

шаяся вокруг магистерской диссертации И.П. Хрущова (1841 – 1904) «Иссле-

дование о сочинениях Иосифа Санина, преподобного игумена Волоцкого» 

Полемика стала одним из наиболее показательных примеров взаимодействия 

исторической мысли и социокультурного «кода» пореформенной России.  

В диссертации И.П. Хрущова была впервые поставлена задача ком-

плексного изучения истории текстов, принадлежащих основоположнику ио-

сифлянской идеологии и других ее представителей, были сделаны первые 

шаги к изучению социального состава братии Иосифо-Волоколамского мона-

стыря, привлечены в качестве источников для реконструкции воззрений Ио-

сифа Волоцкого большинство его посланий, «Устав» и «Духовная грамота»; 

немаловажной была публикация в приложениях к книге ряда посланий Иоси-

фа Волоцкого и «Извета», обнаруженного ранее А.В. Горским и К.И. Невос-

труевым. 

Работа, имеющая специальный характер и даже содержащая оговорку, о 

том, что автор «ни в чем не касается духовной стороны вопроса», тем не ме-

нее, несла в себе авторскую точку зрения на идеологические основы иосиф-

лянства – мировоззрение Иосифа было определено как «консервативное», его 

деятельность по борьбе с ересью сравнивается с деятельностью католическо-

го духовенства, сам волоцкий игумен объявляется предтечей российского 

деспотизма, т.к. на его взглядах «воспитался Грозный». 

Вопрос об исторической оценке Иосифа Волоцкого вызвал к жизни два 

подхода, представленные с одной стороны О.Ф. Миллером и Н.И. Костома-

ровым, а с другой – К.И. Невоструевым. Полемика, начавшаяся между пред-

ставителями различных подходов, демонстрирует новые качества ученого 

спора во время масштабных социально-экономических преобразований: на 



 

 

 

17 

передний план в дискуссии выходят политические симпатии и антипатии 

полемистов, их отношение к государственно-церковным отношениям, сло-

жившимся в новейший период, воззрения на роль религии в жизни общества, 

на принципы взаимодействия внутри ученой корпорации.  

Воззрения Н.И. Костомарова и О.Ф. Миллера, высказанные в рецензиях 

отличает крайняя степень модернизации исторического процесса. Н.И. Кос-

томаров даже пытался найти прототип Иосифа Волоцкого в современном ему 

обществе в лице консервативного «публициста» вроде М.Н. Каткова, и пар-

ламентского «оратора». О.Ф. Миллер выступил против методов борьбы с ере-

сью, которые отстаивал Иосиф Волоцкий: в ряде работ ученый выдвинул 

идею об Иосифе Волоцком как носителе традиций «византизма» на русской 

почве, несущего в русское общество религиозную нетерпимость, фанатизм, 

схоластику. В противовес «консерватору» Иосифу Волоцкому сторонником 

«духовной свободы» (своеобразным «либералом») был назван Нил Сорский, 

к чьему «призыву» Миллер приглашал прислушаться современников. 

Противоположную сторону занял К.И. Невоструев. Переписка с архи-

епископом Тверским и Кашинским Саввой (Тихомировым), привлеченная в 

нашей работе, показывает, что вопрос об оценке Иосифа Волоцкого являлся 

для К.И. Невоструева глубоко личным и отражающим мировоззрение тради-

ционно мыслящей части «духовной» профессуры. Невоструев выступил сто-

ронником житийной интерпретации деятельности Иосифа Волоцкого, а в 

самой возможности публичной критики преподобного усмотрел определен-

ную неблагонадежность. Позицию И.П. Хрущова, Н.И. Костомарова, О.Ф. 

Миллера, П.А. Бессонова (в историографии ошибочно считающегося сторон-

ником идей К.И. Невоструева) он считал направленной «к унижению препо-

добного», идеи «о преимуществе общества пред церковью в деле религиозно-

го образования народа» − провокационными. Позицию К.И. Невоструева 

можно назвать «охранительной» в отношении церковного предания. 

Такая постановка вопроса не могла не отразиться на личностном аспекте 

взаимодействия полемизирующих историков – Невоструев выступил ярост-

ным противником присуждения И.П. Хрущову престижной Уваровской пре-

мии, усматривая в ряде представителей исторической науки скрытых симпа-

тизантов соискателя. Непримиримость Невоструева вызвала в ответ еще бо-

лее непропорциональную реакцию О.Ф. Миллера, обрушившегося на «при-

верженцев насилования совести» и назвавшего Невоструева «изувером» и 

«археологической диковиной» в откровенно издевательской по тональности 

статье «Инквизиторские вожделения ученого» (1870). Лишь смерть Невос-

труева в 1872 г. затушила очаг этой своеобразной «историографической вой-

ны». 

В §3 «Иосиф Волоцкий и историография предреволюционной России 

(последняя треть XIX века – 1917 г.» показаны основные тенденции в изуче-

нии деятельности Иосифа Волоцкого в академической историографии и ее 

восприятии в общественной мысли указанного периода.  



 

 

 

18 

В 1860-х гг. усиливается диссонанс между традиционным церковно-

историческим направлением «историков-клириков» и светской историогра-

фией. На фоне активно развивающейся публицистики и ветвления общест-

венной мысли, а также выявления и публикации значительного количества 

памятников средневековой русской политической и религиозной мысли, об-

разованное общество все менее довольствовалось историей русской церкви, 

изложенной в «карамзинской» или «устряловской» тональности.  

Ряд представителей церковно-исторической науки сохранили в своих ис-

следованиях верность «критерию канонизации» и назидательному тону (ра-

боты таких авторов как К. Добронравин, М. Богданов, П.И. Малицкий, М.В. 

Толстой), представляя литературную переработку «Жития» Иосифа Волоцко-

го в качестве его автобиографии. Но магистральными (в общем историогра-

фическом потоке) стали работы, выполненные митрополитом Макарием 

(Булгаковым) и Е.Е. Голубинским. В этих работах был взят курс на макси-

мальное расширение источниковой базы исследования, частичное заимство-

вание позитивистской методологии. Но курс на церковно-исторический «объ-

ективизм» не вполне выдерживался даже этими учеными-энциклопедистами: 

и митрополит Макарий, и Е.Е. Голубинский были втянуты в дискуссию о 

религиозных и политических взглядах Иосифа Волоцкого. Пытаясь обойти 

«острые» вопросы, Макарий и Голубинский старались дать логичное толко-

вание тому или иному действию Иосифа Волоцкого, но не покушались на его 

восприятие как человека «светлого, обширного и образованного ума». 

После полемики по диссертации И.П. Хрущова журнальная рецензия 

стала мощным оружием идеологической борьбы в форме обсуждения вопро-

сов отечественного прошлого. В этом отношении характерны (зачастую ано-

нимные) рецензии журналов «Вестник Европы» и «Отечественные записки» 

на работы по истории русской церкви и литературы, ряд из которых рассмот-

рен в диссертации. Пик крайне ангажированных, написанных в непримири-

мом в отношении иосифлянства ключе статей приходится на 1870 – 1872 гг., 

когда либеральная интеллигенция находилась под воздействием впечатления 

от труда А.П. Щапова «Социально-педагогические условия умственного раз-

вития русского народа» (1870). Картина русского общества XV – XVI вв. как 

«векового господства одной неосмысленной знанием веры, без развития ум-

ственных способностей, разума и мысли», чему способствовала «монашеско-

полицейская» партия «иезуитской морали» (иосифляне) подводила публици-

стов дать оценку деятельности Иосифа Волоцкого с позиции ее значения для 

российского цивилизационного пути. Усвоение идей Иосифа Волоцкого рус-

ским человеком делало его, по мысли либеральных публицистов, «забитым, 

ничтожным, юродивым», консервировало клерикальные порядки, пережитки 

которых открыто критиковались рецензентами. Мотив о «не тех людях», воз-

главивших идейное развитие Руси в конце XV века приводил к поискам исто-

рических аналогов необходимого для Руси «сильного и образованного вож-

дя», среди которых назывался даже М. Лютер. 



 

 

 

19 

Понимание иосифлянства как мировоззренческой системы прото-

инквизиционной «школы внешнего обрядового благочестия», состоящей из 

элементов обскурантизма, ретроградства, фанатизма и ханжества нашло от-

ражение в трудах таких крупных исследователей А.Н. Пыпина, М.Н. Сперан-

ского, В.И. Жмакина, П.Н. Милюкова, М.В. Довнар-Запольского, Н.П. Попо-

ва, А.С. Архангельского и многих других. Резонанс от диссертации В.И. 

Жмакина (1881) можно сравнить по объему и последствиям с обсуждением 

диссертации И.П. Хрущова. В ней закреплялось «либеральное» понимание 

трех аспектов деятельности волоцкого игумена: личностного (нравственный 

облик волоцкого игумена «не имеет стройной системы», базируется на бес-

плодных «внешних предписаниях»), литературного (Иосиф Волоцкий – не 

писатель, а «книжник – начетчик»), политического  (Иосиф Волоцкий – кон-

серватор, сторонник неограниченного самодержавия). К последнему предре-

волюционному десятилетию (особенно после Манифеста 1905 года), образ 

Иосифа Волоцкого как строителя идейных основ l’ancien regime был активно 

включен в общественно-политическую борьбу: вопрос об иосифлянском на-

следии в современной России стал активно дебатироваться не только истори-

ками, но и философами (например, Н.А. Бердяевым, В.В. Розановым, Р.В. 

Ивановым-Разумником, С.П. Мельгуновым). 

При таком консолидированном натиске на картину отечественного про-

шлого представителям церковно-исторической науки не оставалось ничего 

иного, как вступать в полемику, принимая соответствующие «правила игры». 

Наиболее показательными в этом отношении выступают малоизвестные дис-

куссии Е.Е. Голубинского и В.И. Жмакина и П.Н. Милюкова и иеромонаха 

Тарасия (Кургановского). В рецензии на труд В.И. Жмакина Е.Е. Голубин-

ский пытался с позиции современной им политологии и социологии доказать 

В.И. Жмакину, что консерватизм Иосифа Волоцкого был просвещенным, 

здоровым и вполне адекватным русским реалиям. Гневные тирады Тарасия 

(Кургановского) по адресу П.Н. Милюкова, по своей форме больше напоми-

нали думские дискуссии кадетов и черносотенцев: так Милюков («ученый 

шарлатан»), с точки зрения автора, своей критикой Иосифа Волоцкого 

(«славного вождя Церкви, выразителя вселенской веры и благочестия») по-

пирал все, что дорого истинно русскому человеку с «точки зрения грубого 

материализма и полного нежелания понять наше прошлое». 

Вторая  глава «Иосиф Волоцкий и историко-философская мысль 

Русского Зарубежья (1920 – 1980-е гг.)» посвящена изучению процессов, 

связанных с осмыслением деятельности Иосифа Волоцкого в научной и об-

щественной мысли представителей русской эмиграции в XX веке. 

В §1 «Иосиф Волоцкий в концепции Г.П. Федотова и Г. Флоровского и ее 

историографическом окружении: 1920 – 1940-е гг.» исследуется содержание 

и значение для историко-философской мысли Русского Зарубежья концепции 

деятельности Иосифа Волоцкого, предложенной Г.П. Федотовым и Г. Фло-

ровским. 



 

 

 

20 

Обращение эмигрантской мысли к событиям XV – XVI вв. продиктовано 

поиском «точки слома» русской духовной традиции, приведшей к событиям 

Октября 1917 г. История церкви становилась в этом поиске необходимым 

звеном, но идейная раздробленность эмиграции, разное отношение к револю-

ционным событиям, отсутствие полноценного академического общения меж-

ду учеными-эмигрантами и их коллегами в СССР, невозможность строить 

исследование на более или менее обширном источниковом базисе подталки-

вало историков-эмигрантов к историософскому осмыслению проблемы. 

В трудах профессоров Свято-Сергиевского богословского института 

(Париж) Г.П. Федотова («Святые Древней Руси», 1931) и прот. Г. Флоровско-

го («Пути русского богословия», 1937) была сформирована одна из магист-

ральных линий осмысления деятельности Иосифа Волоцкого, поныне сохра-

няющая своих приверженцев и противников. В центре концепции Г.П. Федо-

това находятся два тезиса – первый – о кризисе древнерусской святости в XVI 

веке (вызванном торжеством иосифлянской идеологии), ознаменовавшего 

начало процесса духовного обнищания (шедшего по схеме: Раскол – Петров-

ские реформы – Октябрь), а также о прерывании Иосифом Волоцким тради-

ций русского монашества, заложенных С. Радонежским. По мнению Г.П. Фе-

дотова Иосиф Волоцкий перенаправил цель и содержание монашеской аскезы 

с духовных на социальные рельсы, что совпало централизаторскими устрем-

лениями московских великих князей. Идеи Иосифа Волоцкого, по мысли фи-

лософа, подверглись аберрации со стороны объективной социально-

экономической обстановки XVI в., сместившей «начала духовной свободы» с 

позиции общенациональной духовной традиции. Взгляды Федотова дополнил 

Г. Флоровский мыслью о «культурном опрощении», ставшем следствием ув-

лечения иосифлянами «завоеванием мира на путях внешней работ в нем». 

Вымывание духовной составляющей из русской жизни привело впоследствии 

к «беспутству русской мысли» (Н.А. Бердяев). 

Значение концепции Г.П. Федотова – Г. Флоровского заключается в пре-

зентации способа актуализации исторического наследия для объяснения не-

давних событий духовной жизни. В споре о концепциях Г.П. Федотова и Г. 

Флоровского обозначили свои позиции такие видные мыслители как Ф.А. 

Степун (считавший, что образ Иосифа Волоцкого навеян Федотову «двуедин-

ством Ленина и Победоносцева»), П.С. Лопухин, Н.А. Бердяев (с позиции 

философского персонализма максимально заостривший вопрос об Иосифе 

Волоцком как о «роковом» представителе «государственного», «почти сади-

ческого» православия), евразийцы Г.В. Вернадский и Н.Н. Алексеев (пола-

гавший, что «полуязыческие призраки» иосифлянства «витают» над совре-

менным православием), Н.М. Зернов (призвавший бороться с «равноопасны-

ми» искажениями «подлинного лика России» − иосифлянством и коммуниз-

мом). 

В §2 «Основные тенденции в изучении деятельности Иосифа Волоцкого 

в эмигрантской историко-философской мысли второй половины XX в.» ана-



 

 

 

21 

лизируется комплекс идей о деятельности Иосифа Волоцкого, созданный в 

эмигрантской среде в послевоенное время.  

Эпоха «холодной войны», начавшаяся во второй половине 1940-х гг., 

обострила вопрос об «имперских амбициях», «завещанных» СССР теорией 

«Москва – Третий Рим». Интерес к прошлому русской церкви со стороны 

различных фракций русских эмигрантских мыслителей был стабильно высо-

ким, что отразилось на появлении самых разнообразных взглядов и идей от-

носительно «наследия» Иосифа Волоцкого в современной жизни. 

Крайне негативистских, насквозь пропитанных современными полити-

ческими и идейными воззрениями взглядов на деятельность Иосифа Волоц-

кого придерживались П.К. Иванов, увидевший в Иосифе Волоцком пропо-

ведника «материальности и свирепости», а в иосифлянах – «церковных по-

лицмейстеров»; И.К. Смолич, рассматривавший иосифлянскую модель взаи-

моотношения церкви и государства в качестве тупикового пути русской ду-

ховной культуры; А. Шмеман, считавший Иосифа Волоцкого выразителем 

«утилитарной психологии» XVI века. И. Кологривов превратил традиционное 

противопоставление Иосифа Волоцкого и Нила Сорского в эффектную пре-

зентацию двух архетипичных для России психических типов (Иосиф Волоц-

кий – жесткий сторонник духовной «дрессировки», Нил Сорский – «святой 

интеллигент», тип князя Мышкина из «Идиота» Ф.М. Достоевского). Воззре-

ния В.А. Рязановского и П.Е. Ковалевского были основаны на либеральной 

схеме XIX в., продолжает отстаивать свои взгляды Н.М. Зернов. Сторонни-

ками слияния в иосифлянской программе развития церковной жизни  пози-

тивных и негативных «начал» выступили С.А. Левицкий и И. Мейендорф. 

С более или менее очевидными апологиями деятельности Иосифа Во-

лоцкого выступают в этот период Е.А. Извольская, В.В. Зеньковский, Н.Д. 

Тальберг, С.А. Зеньковский, трактовавшие социально-политические стороны 

учения Иосифа Волоцкого в положительном ключе. К примеру, видный дея-

тель зарубежного христианско-социалистического движения С.А. Зеньков-

ский считал Иосифа Волоцкого «христианским социалистом», в наследии 

которого «можно и теперь еще черпать силу для веры в будущее русского 

народа». Католический исследователь И. Денисов развил оригинальную ар-

гументацию в пользу того, что Иосиф Волоцкий выступал неявным трансля-

тором католических («западных») идей в русскую культурную и политиче-

скую жизнь, являлся сторонником «нового православия», нацеленного на 

межкультурный диалог, использующее западные культурные и политические 

стандарты. Наличие в русском православии такой традиции показывало, что 

диалог между РПЦ и католической церковью нельзя считать завершенным. 

С попыткой консолидации взглядов историко-богословской части эмиг-

рации выступил в «Очерках по истории русской церкви» крупнейший эмиг-

рантский историк церкви А.В. Карташев (1959). Обозначив в качестве специ-

фической черты историографического процесса ее неразрывную связь с 

идейными установками различных исследователей, среди которых значи-

тельную роль играли «внерелигиозные и антирелигиозные деятели культу-



 

 

 

22 

ры», исследователь предложил исходить в определении вектора общей оцен-

ки деятельности Иосифа Волоцкого из «критерия канонизации» и оценивать 

ее «по духу» положительно. На максимально доступном ему источниковом 

базисе А.В. Карташев представляет Иосифа Волоцкого поборником идеалов 

«симфонии» на русской почве, создателем продуктивного и творческого цер-

ковно-государственного альянса, возложив тяжесть обвинений в духовном 

упадке на светских «противников церковности» XVIII – XIX веков. Идейная 

раздробленность русской эмиграции, впрочем, не позволила подходу А.В. 

Карташова стать доминирующим в историографическом процессе. 

Третья глава «Советская историография Иосифа Волоцкого в кон-

тексте идеологических трансформаций (1917 – 1991)» содержит анализ 

трех историографических периодов, в которые под воздействием государст-

венной идеологии изменялись подходы к осмыслению наследия Иосифа Во-

лоцкого. 

В §1 «Иосиф Волоцкий в историографии 1917 – 1934 гг.» раскрыты ха-

рактерные черты историографии Иосифа Волоцкого в период господства 

«школы М.Н. Покровского». Курс на дискредитацию «поповской» идеологии 

в науке, антирелигиозные кампании, свертывание деятельности ученых «ста-

рой школы», трансляция на прошлое актуальных задач борьбы с различными 

«религиозными предрассудками» существенным образом повлияли на исто-

риографический процесс. 

В работах М.Ф. Паозерского, Е.Ф. Грекулова, А.Д. Дмитрева, Н.Н. Бур-

кина, Н.М. Никольского и др. содержится максимально политически заост-

ренное представление об Иосифе Волоцком как о «классовом враге», а оценка 

комплекса «иосифлянских» идей вполне сознательно использовалась для 

очернения современного авторам православного духовенства. Обвинения в 

адрес Иосифа Волоцкого дополнялись воззрением на его деятельность как 

инквизиционную в отношении инакомыслящих (Н.М. Никольский сравнивал 

этот аспект деятельности Иосифа Волоцкого с черносотенным движением 

начала XX века), классово чуждую (Иосиф Волоцкий – «блюдолиз» самодер-

жавной власти в терминологии А.Д. Дмитрева), «стяжательская» компонента 

иосифлянства была осмыслена как алчное обогащение за счет трудящихся 

масс. Политический заказ выступал в этих исследованиях в неприкрытой 

форме. К этому комплексу работ примыкают труды «обновленческого» церк-

вовного движения Б.В. Титлинова, использовавшего противопоставление 

иосифлян – «церковников оппортунистического типа» и «бунтарей» − воль-

нодумцев для дискредитации Русской православной церкви в целом.  

С падением М.Н. Покровского указанное направление вступает в фазу 

кризиса. Вышедшая уже в 1934 г. обширная статья Б.А. Рыбакова «Воинст-

вующие церковники XVI века» содержала в себе последовательную попытку 

построения схемы идеологической борьбы в России на базе методологиче-

ских обобщений Ф. Энгельса, нашедших отражение в работе «Крестьянская 

война в Германии» (1850). Исследовательское направление в данный период 

представлено оригинальной, но слишком выбивающейся из рамок марксист-



 

 

 

23 

ской историософии схемой Н.А. Рожкова о психических типах Иосифа Во-

лоцкого и Нила Сорского, более традиционными, написанными с позиции 

наработок исторической мысли XIX в. работами М.К. Любавского и А.Е. 

Преснякова, важными частными источниковедческими статьями В.Н. Пере-

тца, А.Д. Седельникова, С.Н. Чернова, Н.П. Попова, В.Ф. Ржиги, позднее – 

М.Н. Тихомирова.  

В  §2 «Идеологические трансформации в СССР послевоенного времени и 

оценка деятельности Иосифа Волоцкого в советской исторической науке 

(1945 – 1953 гг.) рассматривается новый виток актуализации деятельности 

Иосифа Волоцкого, связанный с крупными идеологическими новациями 

«позднего сталинизма». Корректировка официальных оценок прошлого Рос-

сии проходила на фоне возрастания внешнеполитической роли СССР и раз-

горающейся «холодной войны», вызвавшей к жизни интерес к теории «Моск-

ва – Третий Рим» и европейской политике России XV – XVI вв. Дискурс ис-

торических исследований в военное и послевоенное время становился все 

более этатистским. Заметную роль в изменении оценок истории русской 

церкви сыграл своеобразный культ Ивана Грозного, созданный работами С.В. 

Бахрушина, И.И. Смирнова, Р.Ю. Виппера. 

В этот период историография Иосифа Волоцкого сделала головокружи-

тельный зигзаг: в работах подавляющего числа историков (среди которых 

такие ученые, как В.В. Мавродин, В.С. Покровский, И.У. Будовниц) Иосиф 

Волоцкий превращается в носителя прогрессивной централизаторской идео-

логии, сторонника крепкого единого национального государства, объеди-

няющего вокруг себя «исторически прогрессивные» слои общества (П.П. 

Смирнов), в противовес нестяжателям, тянущим страну к децентрализации. 

Созвучным кампании по возвеличиванию «первооткрывателей» русской нау-

ки и искусства стало понимание Иосифа Волоцкого как «русского ученого», 

разработавшего задолго до Ж. Бодена теоретические основы государственно-

го суверенитета (В.И. Зуев). Иосифляне превращаются в энергичный, про-

грессивный, передовой отряд русской церкви, выдвигающий исторически 

верные лозунги помощи великокняжеской власти, в то время как социальная 

демагогия нестяжателей лишь маскировала их аристократические тенденции 

(С.А. Покровский). В это время не только Вассиан Патрикеев и Максим Грек 

оказались зачисленными в стан «феодальной реакции», но и новгородско-

московские еретики («революционная оппозиция феодализму») становились 

крайне ненадежным основанием для поддержания «всемирно-исторической 

роли Москвы», а их идеология нередко трактовалась как враждебная делу 

объединения (Д.С. Лихачев, М.Т. Иовчук, И.И. Смирнов и др.).  

Единственным исследователем, выступившим против логической связки 

между иосифлянским политическим наследием и «народной» деятельностью 

Ивана Грозного стал А.А. Зимин в ряде статей, предложивший считать ио-

сифлян временными союзниками централизаторской политики, «реформаци-

онно-гуманистическое» движение ереси жидовствующих – подлинным дви-



 

 

 

24 

гателем общественного прогресса, а Ивана Грозного – самобытным русским 

писателем, отнюдь не зависящим от иосифлянской литературной школы. 

В §3 «Иосиф Волоцкий в советской историографии второй половины 

1950 – 1980-х гг.» содержится подробный анализ историографии Иосифа Во-

лоцкого указанного периода. Благодаря изменившейся атмосфере в гумани-

тарных науках в первое постсталинское десятилетие на арену выходят уче-

ные, для которых занятия изучением идейно-религиозных течений XV – XVI 

вв. стали фактором профессиональной самоидентификации. В этот период 

появляются публикации «Посланий Иосифа Волоцкого» (А.А. Зимин, Я.С. 

Лурье), памятников еретической и противоеретической идеологии (Я.С. Лу-

рье, А.А. Зимин, Н.А. Казакова, А.И. Клибанов), новонайденных посланий 

Иосифа Волоцкого (Б.М. Клосс, В.Б. Кобрин), посланий Вассиана Патрикеева 

(Н.А. Казакова), М.Н. Тихомировым, Ю.К. Бегуновым, Г.Н. Моисеевой, Р.П. 

Дмитриевой, А.Л. Гольдбергом, Н.В. Синицыной, А.И. Плигузовым изучают-

ся памятники литературной и хозяйственной деятельности различных поко-

лений иосифлянских, нестяжательских и еретических деятелей. 

Наиболее продуктивным в изучении раннего иосифлянства стала вторая 

половина 1950-х гг., когда сформировались три основные «советские» подхо-

ды к изучению деятельности Иосифа Волоцкого. Условный «центр» среди 

них занимают работы А.А. Зимина, интерпретировавшего деятельность Ио-

сифа Волоцкого как выразителя интересов русской церкви, заключившей 

«временный и условный союз» с великокняжеской властью и борющейся за 

монополию на духовное развитие России. На огромном фактическом мате-

риале А.А. Зимин создал основанную на схеме развития средневековых идео-

логических движенийй Ф. Энгельса картину государственной и социально-

экономической деятельности Иосифа Волоцкого и его монастыря. 

Я.С. Лурье посвятил свое творчество изучению литературного наследия 

«иосифлянской» литературной школы, в частности – им было осуществлено 

текстологическое исследование 97 списков «Просветителя», обоснована ис-

тория его создания, поставлен вопрос о его публикации. Среди самых разно-

образных наблюдений Я.С. Лурье, следует отметить выводы о наличии «по-

зитивной» программы переустройства православных монастырей, отражен-

ной в Краткой редакции «Устава» Иосифо-Волоколамского монастыря, а 

также о самостоятельности и оригинальности творчества Иосифа Волоцкого, 

о сходных путях генезиса раннего иосифлянства и нестяжательства, пред-

ставлявших два ответа русской церкви на вызов эпохи. 

В авторской концепции А.И. Клибанова, представлявшей собой «верти-

кальный» подход к изучению истории еретических движений, представлено 

понимание личности и деятельности Иосифа Волоцкого как организатора 

русской контрреформации. Контрастные сравнения еретиков – носителей 

светлых гуманистических идеалов и их гонителей – «церковников», дейст-

вующих в обстановке всеобщего недовольства их деятельностью, формируют 

негативный образ «клерикала», пропитанного нетерпимой, реакционной, 



 

 

 

25 

культурно-упрощенной идеологией, базирующейся на «демагогических при-

зывах» к представителям феодального и податных сословий. 

Дискуссии вокруг данных подходов составляют содержание историо-

графического процесса 1950 – 1980-х гг. Дискурс подавляющей части иссле-

дований сводился к некоему синтезу воззрений А.А. Зимина и А.И. Клибано-

ва, представляя портрет Иосифа Волоцкого с точки зрения ученого – атеиста, 

что дополнялось «валом» научно-популярной литературы, содержащей мак-

симально прямолинейные оценки и даже призывы к «трудящимся» смотреть 

на Иосифа Волоцкого как на представителя идеологии враждебных классов.  

Начавшиеся во второй половине 1980-х гг. общественно-политические 

изменения отразились на оценке истории русской церкви. Интерес общества 

к традиционной духовной культуре, отразившийся в праздновании Тысячеле-

тия Крещения Руси, публикации трудов эмигрантских авторов, выходе мно-

гочисленных публицистических и научно-популярных работ, посвященных 

различным вопросам прошлого русской церкви, способствовали началу раз-

мывания монопольных представлений об Иосифе Волоцком как «апологете 

абсолютизма и церковной ортодоксии». 

В заключении делаются обобщающие выводы относительно изученного 

источникового материала, вырабатываются рекомендации по организации 

дальнейшего изучения деятельности Иосифа Волоцкого. 

В настоящем исследовании мы пришли к выводу о том, что на развитие 

историографического процесса XIX – XX вв. оказали существенное влияние 

социокультурные и социально-политические явления и процессы. Историче-

ская память российского общества об Иосифе Волоцком формировалась не 

только и не столько интерналистскими механизмами историографического 

процесса, сколько его синтезом с общественной мыслью или идеологической 

надстройкой эпохи. Анализ истории изучения деятельности Иосифа Волоцко-

го на протяжении XIX – XX веков показывает, что фигура Иосифа Волоцкого 

являлась своего рода лакмусовой бумагой, изменение «окраса» которой пока-

зывало динамику общественных настроений в дореволюционной, эмигрант-

ской и советской среде. 

Динамика восприятия образа Иосифа Волоцкого в исторической науке и 

общественной мысли России XIX – XX вв. позволяет сделать вывод о слож-

ности, многоаспектности деятельности волоцкого игумена. Возможность са-

мой широкой трактовки наследия Иосифа Волоцкого, его глубина, яркость и 

оригинальность, сделали его чрезвычайно привлекательным объектом для 

включения в состав разнообразных социокультурных конструктов. Политиза-

ция и поиск актуального общественного звучания (понимаемого как осозна-

ние широкого влияния иосифлянского наследия на культуру, идеологию, ре-

лигиозные практики, особенности государственного строя России) стали не-

избежными спутниками профессионального изучения прошлого, выступая 

либо в виде его элементов (тем самым элиминируя, по сути, принцип объек-

тивности и искажая принцип историзма), либо в виде максимально-



 

 

 

26 

заостренных историко-публицистических схем, бывших в свою очередь эле-

ментами тех или иных общественных воззрений.  

Вопрос об Иосифе Волоцком, с нашей точки зрения может быть и дол-

жен быть поставлен, прежде всего, в историографическом и источниковедче-

ском аспектах, чтобы быть решенным продуктивно. Академическая наука 

является при таком подходе основой, на которой развивается перспективная 

модель решения вопроса. В рамках академической науки, под которой пони-

мается междисциплинарный союз историографии, литературоведения, фило-

софии, социологии, религиоведения, должно синтезироваться объективное 

восприятие всех аспектов деятельности Иосифа Волоцкого. 

 

Основные положения диссертации отражены                                                          

в следующих публикациях: 

 

Публикации в ведущих рецензируемых научных журналах, 

определенных ВАК Министерства образования и науки РФ 

 

1. Винокуров Д.А. Идейно-религиозные течения XV – XVI веков в со-

ветской историографии периода «великодержавного сталинизма»: 

идеология и наука / Д.А. Винокуров // Известия Российского госу-

дарственного педагогического университета им. А.И. Герцена. – 

2009. – № 108. – С. 28-34 (0,4 п.л.). 

2. Винокуров Д.А. Из истории научных конфликтов в отечественной 

историографии XIX века: полемика вокруг магистерской диссерта-

ции И.П. Хрущова / Д.А. Винокуров // Вестник Челябинского госу-

дарственного университета. Серия «История». – 2010. – Вып. 10. – 

С. 25-31 (0,4 п.л.). 

3. Винокуров Д.А. Иосиф Волоцкий в церковно-исторической науке 

XIX – начала XXI века: основные историографические тенденции / 

Д.А. Винокуров // Исторические, философские, политические и 

юридические науки, культурология и искусствоведение. Вопросы 

теории и практики. – 2011. – № 6. – Ч. 3. – С. 47-51 (0,3 п.л.). 

 

Статьи, опубликованные в других  изданиях 

4. Винокуров Д.А. Некоторые вопросы изучения истории русской 

церкви в советской исторической науке (А.А. Зимин и Я.С. Лурье и 

специфика их роли в разработке проблем раннего иосифлянства) / 

Д.А. Винокуров // Историк и его эпоха: материалы Всероссийской 

научно-практической конференции, посвященной памяти профессо-

ра В.А. Данилова (24 – 25 апреля 2007, Тюмень) / Ред. колл.: С.В. 

Кондратьев (отв. ред.) и др. – Тюмень: Типография «Печатник», 

2007. – С. 146-148 (0,2 п.л.). 

5. Винокуров Д.А. «Просветитель» Иосифа Волоцкого: трудный путь 

к академическому изданию (историографическая традиция и совре-



 

 

 

27 

менное состояние проблемы) / Д.А. Винокуров // Документ. Архив. 

История. Современность: материалы Всероссийской научно-

практической конференции. Вып. 8. – Екатеринбург: Изд-во Урал. 

ун-та, 2007. – С. 151-156 (0,4 п.л.). 

6. Винокуров Д.А. Иосиф Волоцкий и историко-философская мысль 

русского зарубежья 1930 – 1960-х гг. / Д.А. Винокуров // Научный 

молодежный ежегодник. Выпуск III. Часть 1. / Под редакцией Репи-

нецкого С.А., Деминой А.И., Сидориной М.В., Толкачева М.В. – 

Самара: Издательство СамНЦ РАН, 2008. – С. 138-150 (0,8 п.л.). 

7. Винокуров Д.А. Иосиф Волоцкий в проблемном поле историогра-

фии XIX – XXI вв.: наука и идеологическое мифотворчество / Д.А. 

Винокуров // Днi науки iсторичного факультету: Матерiали 

Мiжнародноi науковоi конференцii студентiв, аспiрантiв та молодих 

учених, присвяченоi 90-рiччю Гетьманату Павла Скоропадьского. – 

Вип. I: у 2-х част. / Редкол.: проф. В.Ф. Колесник (голова), доц. 

О.Ю. Комаренко (заст. голови), I.В. Семнiст (видп. ред.) та iн. – Ч. 1. 

– Киев: Видавець Цимбаленко Э.С., 2008. – С. 123-126 (0,2 п.л.). 

8. Винокуров Д.А Начальный этап изучения истории раннего иосиф-

лянства в контексте формирования церковно-исторической науки в 

первой половине XIX века / Д.А. Винокуров // Исторический еже-

годник. 2009.: Сб. науч. тр. – Новосибирск: Рипэл, 2009. – С. 19-36 

(1,1 п.л.). 

9. Винокуров Д.А. Взгляды А.В. Карташева на роль Иосифа Волоцко-

го в истории России и эмигрантская историография / Д.А. Виноку-

ров // Церковь в истории и культуре России: сборник материалов 

Международной научной конференции. Киров (Вятка), 22-23 октяб-

ря 2010 года. – Киров: Изд-во ВятГГУ, 2010. – С. 381-384 (0,2 п.л.). 

10. Винокуров Д.А. К вопросу о механизмах восприятия истории рус-

ской церкви в работах историков «школы М.Н. Покровского» (Ио-

сиф Волоцкий в исследованиях 1920 – 1930-х гг.) / Д.А. Винокуров 

// Вестник Волжского университета им. В.Н. Татищева. Научно-

теоретический журнал. Серия «Гуманитарные науки и образова-

ние». –  2011. – Вып. 7. – С. 162-170 (0,5 п.л.). 

11. Винокуров Д.А. Я.С. Лурье и изучение русских идейно-

религиозных течений конца XV – начала XVI вв. в советской исто-

рической науке 1940 – 1960-х гг. (марксистская методология, исто-

риографическая ситуация и авторская свобода) / Д.А. Винокуров // 

Историки между очевидным и воображаемым: проблемы визуали-

зации в исторической мысли. Материалы XVII чтений памяти чле-

на-корреспондента АН СССР С.И. Архангельского. 7 – 8 апреля 

2011 г.  / Отв. ред. А.В. Хазина. – Н. Новгород: НГПУ, 2011. – С. 31-

38 (0,5 п.л.).  


