
О-НОЗЗО8 
На правах рукописи 

Зарипов Ислам Амирович 

ВЛИЯНИЕ ИДЕЙ РЕЛИГИОЗНОГО РЕФОРМАТОРСТВА 

НА РАЗВИТИЕ КАПИТАЛИСТИЧЕСКИХ ОТНОШЕНИЙ 

ВТ АТ АРСКОМ ОБЩЕСТВЕ НА ЧАЛА ХХ В. 

Специальность 07.00.02 - Отечественная история 

АВТОРЕФЕРАТ 

диссертации на соискание ученой степени 

кандидата исторических наук 

Казань - 2013 



Работа выполнена в отделе источниковедения ГБУ «Центр исламоведческих 

исследований Академии наук Республики Татарстан» 

Научный руководитель: 

Офиuиальные оппоненты: 

"i\iliil\U~l\111\i' 
853554 

Ведущая организация: 

Мухаметшин Рафик Мухаметшович 

докrор политических наук, профессор, 

директор ГБУ «Центр исламоведческих 

исследований Академии наук Республики 

Татарстан» (г. Казань) 

Шайдул;1ии Рафаиль Валеевич 

докrор исторических наук, профессор, 

заместитель директора ГУ «Институт 

Татарской энциклопедии Академии наук 

Республики Татарстан» (г. Казань) 

Алексеев Иrорь Леонидович 
кандидат исторических наук, доцент 

кафедры современного Востока ГОУ ВПО 

«Российский государственный гуманитарный 

университет» (г. Москва) 

ФГБУН Институт этнологических 

исследований им. Р.Г. Кузеева 

Уфимского научного центра РАН (г. Уфа) 

Защита состоится 20 декабри 2013 r. в 13.00 часов на заседании Совета 
по защите докrорских и кандидатских диссертаций Д 022.002.01 при Институ­
те истории им. Ш. Марджани Академии наук Республики Татарстан по адресу: 

420014, г. Казань, Кремль, 5-й подъезд. 

С диссертацией можно ознакомиться в библиотеке Института истории 

им. Ш. Марджани АН РТ по адресу: 420014, г. Казань, Кремль, 5-й подъезд. 

Электронная версия автореферата и объявление о защите размещены на 

официальных сайтах ВАК Министерства образования и науки РФ 

http://vak.ed.gov.ru и Инстюуrа истории им. Ш. Марджани АН РТ 

http://ww-.v.tataroved.ru 

Автореферат разослан« 19 »ноября 2013 г. 

Ученый секретарь 

диссертационного совета, 

кандидат исторических наук р <{, Р.Р. Хайрущинов ::r" 



{)~~03308 
ОБЩАЯ ХАРАКТЕРИСТИКА РАБОТЫ 

Актуальность темы исследования. Сегодня все больший инrерес вызывает 

вопрос о разработке исламской экономической модели. Многие экономиС'IЪI и 

религиозные деятели мусульманского мира ищуr пуrи интеrрации традицион­

ных исламских принципов в современную экономическую систему. Для России, 

где проживает более 20 МИJUIИонов последователей ислама и с каждым годом 
расширяется экономическое сотрудничество с зарубежными мусульманскими 
странами, эта проблема особенно актуальна. На открытии IV Международного 
саммита «Экономическое сотрудничество России и стран Организации Ислам­

ского Сотрудничества (ОИС)» - «КAZANSUММIТ 2012» президепr Республи­
ки Татарстан Р.Н. Минниханов заявил: «Татарстан занимает прекрасные пози­

ции и в состоянии стать полноправным лидером и цепrром исламского банкин­

га и финансов в России» 1• В пользу этого свидетельствует и тот факт, 1fГО «луч­
шей сделкой 2011 года в Европе» интернет-издание по исламскому рынку фи­
нансов Islamic Finance news признал размещение татарстанским <<Ах Барс» бан­
ком средств Исламской корпорации по развипоо частного сектора2• 

Татарстан имеет не только крупные успехи в современной экономике, но и 

богатые традиции как самой экономической деятельности в соответствии с 

нормами ислама, так и ее теоретического обоснования мусульманскими мыс­
лителями и религиозными деятелями региона. Хотя некоторые исследователи 

считают, что современное развитие мусульманской экономической мысли на­

чинается с середины ХХ века, когда за рубежом был опубликован ряд иссле­

дований по данной тематике3, данная работа призвана показать, 'ПО впервые 
попьпка интеграции исламских принципов в капиталистическую систему эко­

номических отношений была предпринята татарскими религиозными деятеля­

ми еще в начале ХХ в. Творческим применением классического экономиче­

ского учения к современному положению мусульман эти мыслители сформу­

лировали особое понимание морально-нравственных ценностей ислама, спо­

собствующее развитию капиталистического сознания в обществе, и выносили 

богословско-правовые закточения, которые были призваны легитимизироватъ 

кредитно-банковские и иные торгово-финансовые отношения, получившие 

распространение в условиях развития капитализма в Российской империи. 

Провозглашая нравственные ценности Корана и Сунны основой хозяйственно-

1 Минниханов Р.Н. Выступление на открытии IV Международного саммита «Экономическое 
сотрудничество России и стран ОрrаIО1Зации Исламского Сотрудничества (ОИС)» - «КAZAN­

SUММIT 2012» (r. Казань, 17 мu 2012 r.). Официальный сайг Президента Республихи Татарстан. 
- [Электронный ресурс] URL: http://president.tatarstan.ru/newslview/l 13215 (Дата обрещеНЮJ 

12.01.2013). 
2 Официальный сайт ОАО «А.К БАРС» Банк. - [ЭлектроlDIЬIЙ ресурс) URL: 

http://www.akЬars.ru/aЬout/history/index.pbp?sphrвse _id= 122644 (Дата обращения 12.01.2013); 
http://www.islarnnews.ru/news-109041.html (Дата обращения 18.11.2013 ). 

3 БеККЮ! Р.И. Исламскu экономическ1111 модель и современносп,. -М.: ИД Марджаии, 2009. -
С.14. 

3 



экономической деятельности, они поощряли богатство и частную собствен­
ность, призывали мусульман к активному труду в различных oтpacmrx эконо­

мики, использованию современных методов и технологий, получению специ­

ального образования и участию в работе кредитно-финансовых учреждений -
важнейшего элемента развития капитализма. Ими разрабатывались новые бо­

гословские подходы к кораническому запрету на ростовщичество и к вопросу 

его наличия или отсутствия в различных видах банковских операций. Легали­

зовав возможность участия в ряде операций общегражданских банков и других 

кредитных учреждений дореволюционной России, они разрабатывали и кон­

цепции создания специального мусульманского банка страны. Учреждением 

коммерческих журналов, в которых размещалась информация о мусуль­

манских предпринимателях по всей России, они стимулировали развитие 

внутримусульманскоrо рынка, легализовали и поощряли межконфессиональ­

ные и международные торговые отношения, провозглашая при этом единство 

морально-нравственных положений ислама по ведению бизнеса к представи­

телям всех конфессий и социальных групп. 

Поэтому проведенное в ходе диссертационной работы исследование теоло­

го-экономической мысли отечественных религиозных деятелей, с религиозных 

позиций обосновавших капиталистические и кредитно-банковские отношения, 

а также стимулировавших межконфессиональную интеграцию хозяйственной 

деятельности, призвано содействовать усилиям современных экономистов и 

мусульманских богословов по нахождению путей гармонизации исламских 

принципов с императивами мировой экономики. Ведь, как и сто лет назад, се­

годня эта проблема остается одной из самых жизненных для мусульманских 
народов, решение которой будет способствовать социально-экономическому 

развитию мусульманских регионов, а также их интеграции в мировую систему 

хозяйствования. 

Во-вторых, исследование социально-экономических взглядов татарских ре­

лигиозных деятелей имеет важное значение для восстановления исторической 

справедливости. Оно открывает новые страницы в истории общественной 

мысли татарского народа. Как известно, в советское время роль и значение ре­

лигиозных деятелей в истории недооценивались и замалчивались. К сожале­

нию, колоссальное наследие отечественного мусульманского богословия и его 

влияние на социально-экономические процессы в обществе до сих пор остают­

ся малоизученными. 

Данная диссертационная работа также призвана способствовать понима­

нию теоретической основы развития активной и успешной финансово­

экономической деятельности татарского мусульманского сообщества, которое 

в начале ХХ в., как отмечает Р.У. Амирханов, задавало тон не только в рос­

сийской торговле, но и вело операции за рубежом «В компании и наравне с со­

лидными воротилами за, 4 ение этико-социального и 14....,.... юсса1Сd ФЕАf'д~V."4 

4 
,,;;;·~;:;',in' СКИЙ ПРИВОJJ,ЖСКИi~: . 

Амирханов Р.У. Татаwкий · f ~ ачале ХХ века: Исторические зарисовки. -
Казань: Татар. кн. из-во, 20Q5. -Г...~~•НННI бкблиотекг 

· "' И .П 11 веко;--' ~1 м. -. . ,_0rge щ~ ;,_ 
~'1:'.r*1i 



экономического учения татарских реформаторов с развитием предпринима­

тельства у татар обнаруживает у них установку на утверждение того, что мож­

но бъuю бы назвать «капиталистическим духом» ислама. С этим связан и сле­
дующий исламоведческий и религиоведческий аспект настоящего исследова­

ния. Оно обосновывает тезис о том, что в учении татарских реформаторов на­

личествовал тип взглядов, близких к тем основополагающи..'-1 религиозным 
догматам, которые, с точки зрения М. Вебера, являются характерными только 

для протестаIПизма и служат важнейшим фактором развития капитализма в 
Европе и Америке. Татарские религиозные деятели начала ХХ в. именно в ис­

ламе видят основу акrивной социально-экономической деятельности и разви­

тия научно-технического прогресса, считая пассивность и отрешенность от 

мира, поглотивших мусульманский мир, религиозным грехом, отходом от ис­

тинного понимания ислама. 

Кроме того, в ходе исследования в научный оборот были введены ранее не­

известные имена выдающихся отечественных учёных начала ХХ в. - экономи­

ста и историка Мустафы Сейфуль-Мулюкова и богослова Закира Аюханова, а 

также ряд их произведений в переводе на русский язык, выполненный диссер­

тантом. 

Хронологические рамки исследования охватывают период с 1905 по 
1917 гг. С появлением татарской периодической печати в 1905 г., на страницах 
которой обсуждаются многие социально-экономические проблемы, открыва­

ется новая эпоха в истории общественной мысли. Именно в эти годы на ее 

страницах выходят публикации татарских религиозных деятелей по морально­

нравственным установкам ислама в области экономики, о ростовщичестве и 

банковских операциях. Начало ХХ в. также характеризуется качественно но­

вым этапом развития капиталистических отношений в татарском обществе. 

Помимо увеличения объемов промышленного производства, расширения гео­

графии сбыта и выхода на зарубежные рынки, в этот период происходит мас­

штабное вовлечение татарского населения, в том числе и сельского, в создание 

различного рода торговых и ссудно-сберегательных товариществ. Верхняя: 

граница обусловлена октябрьским переворотом 1917 г. и приходом к власти 

большевиков, с которым начинаются гонения на религиозных деятелей, свора­

чивается предпринимательская деятельность, прекращается выход татарских 

экономических и религиозных изданий. В этом же году в России выходит по­

следняя монография татарского богослова М. Бигиева «Закят», посвященная 

вопросу ростовщичества. Правда, свои публикации по экономике М. Бигнев и 

ряд других татарских религиозных и общественных деятелей продолжили в 

эмиграции, но это уже не входит в предмет нашего исследования. 

Однако в ряде случаев данные рамки расширены исторической перспекти­

вой в силу особого икгереса татарских реформаторов к более ранним перио­
дам истории ислама. 

5 



Степень разработанности проблемы. Историографию проблемы можно 
условно разделить на три периода: доревоmоционный (до 1917 г.), советский 
(1917-1990 гг.) и современный. 

В дореволюционный период изучение истории и взглядов татарских му­

сульманских ученых, а также торгово-промышленной деятельности буржуазии 

входило в область научных юпересов татарских религиозных деятелей. Одной 

из первых таких работ считается «Мустафад ал-ахбар фи ахвали Казан ва Бол­

гар» известного богослова и историка Ш. Марджани5 • В книге приводятся не 
только биографии и труды представителей мусульманского духовенства, но и 

многих татарских предпринимателей XIX в. 
Идейный последователь Ш. Марджани религиозный деятель и историк 

Р. Фахретдин также уделял значительное место в своих трудах изучению бого­

словского наследия предков. Его многотомная библиографическая хроника 

«Асар» содержит более тысячи биографий татарских религиозных деятелей6• 
Несколько работ ученого были посвящены описанию жизнедеятельности из­

вестных татарских предпринимателей, в частности купца Ахмеда Хусаинова и 

золотопромышленника Мухамедшакира Рамиева7• 
Также заслуживает внимания работа М. Рамзи «Талфик ал-ахбар ва талких 

ал-асар фи вакаи Казан ва Булгар ва мулук ат-татар», изданная в 1908 г. на 
арабском языке, особенно ее отдельная часть «Тарих уляма Булrар ва Казан», в 

которой содержатся важные сведения о жизни и учениях богословов прошлого8• 
Стоит отметить работу Ю. Акчуры о жизни богослова Галимджана Баруди, 

в которой приводятся сведения и об истории его семьи - известных казанских 

предпринимателей Галеевых9• 
Значительный вклад в изучение наследия Ш. Марджани внесли Г. Губай­

дуллин, Ш. Шараф, Т. Ильяси, Г. Хисмати и К. Тарджемани, подготовившие 

639-ти страничный сборник научных статей о наследии ученого в честь 100-
летия со дня его рождения, который вышел в Казани в 1915 г. 10 

В советский период изучение татарской богословской мысли было сильно 

идеологизировано и ориентировано на критику любых религиозных взглядов. 

Однако и в этот период ряд ученых проводит более или менее объективные 

исследования в данной области. Среди них стоит выделить работу Г. Ибра-

s М:~рж;~ни Ш.Б. Мест:~фадел-:~хб:~р фи :~хвалн Казан в:~ Болгар (Казан h:iм Болгар х:~лл:~ре ту­
ры:нда файдалаиылган x:iб:ipл:ip). -Казан: Татар. киr. н:~шр., 1989. 

6 ф,)хредцнн Р. Асар. 1 том. - Казан: Рухияr, 2006; Ф:~хредцин Р. Асар. 2 том. - Казан: Рухияr, 
2009; Ф:~хреддин Р. Асар. З h:iм 4 томнар. - Казав: Рухнят, 201 О. 

7 Рюаэддин Бине Ф:~хреддин. <Эхм:~д бай: Русня меселмаинары файдасы ечен 11рым миллнон 
сум микъдарында в:~кыф калдырмыш м:imhyp c:iyд:ir:Jp <Эхм:~д бай хакында 11зылмьпп бер :к:~рдер. 

Икенче табгы. - Оренбург: «Вакьп» матбаrасы, 1911; Рнзаэдцнн Бине Ф:lхредднн. Мех:~мм:~дша­
кир :~ф:~нде Р:~мнев !/Шура. - 1913. -№6. - 186--188 бб. 

1 Рамзн М. Талфнх ал-ахбар ва талких ал-асар фи вакан Казан ва Булгар ва мусулук аr-татар. -
Оренбург, 1908; Ар-Рамзи М. Тарнх yJIJ[Мa Булгар ва Казан. -Алтъrn мнрас, б.r. 

9 Акчура Й. Дамелла Галимжан алъ-БарудН. -Казан, 1997. 
10 М:JJJж;анн1 тез. Г.Гебайдултm, Ш. Шараф h:iм башк. - Казан: Маrарнф, 1915 // М:~рж:~ни / 

т:~рж. Д. Шаймурзнн. Т.1-2. - Казан: Иман, 2001. 

6 



гимова «Татары в ревоmоции 1905 года», в которой он с марксистских пози­
ций рассматривает историю формирования национальной экономики и движе­
ние обновленчества в татарском обществе, составной частью которого, поми­

мо прочего, является и религиозное реформаторство 11
• Необходимо отметить, 

что в данной работе движение обновленчества связывается с социально-эконо­

мическими изменениями в жизни татарского общества - становлением капи­

тализма. 

Еще один исследователь раннего советского периода - Дж. Валиди в работе 
«Очерк истории образованности и литераrуры татар (до рев-ции 1917 г.)» дает 
свою оценку богословско-философским взглядам Г. Курсави, Ш. Марджани, 

Р. Фахретдина. М. Бигиева. а также просвеппельской деятельности ряда та­

тарских предпринимателей 12
• 

Идеологическая ангажированность исследований этого периода явно про­

сматривается в труде А. Аршаруни и Х. Габидуллина «Очерки панисламизма и 

панпоркизма в России», в котором они называют обновленчество идеологи­

ческой основой панnоркизма в России 13 • 
Оrметим, что в 1940-1960 гг. исследования татарской богословской мысли 

практически не проводились. Оrдельные работы данного периода рассматри­

вали Г. Курсави и Ш. Марджани как просветителей, о деятельности Р. Фах­

ретднна, М. Бигиева, З. Камали и других релипюзных деятелей не упомина­

лось вовсе. 

Во второй половине ХХ в. в изучении истории общественной мысли и эко­

номического развития татар наметились положительные сдвиги. 

В 1976 г. выходит исследование Я. Абдуллина «Татарская просветитель­
ская мысль», в котором, помимо прочего, автор анализирует богословско­

философское учение Г. Курсави и Ш. Марджани14 • 
В конце 70-х - начале 80-х гг. ХХ в. выходят две основополагающие рабо­

ты по истории социально-экономического развития татар в XIX - начале 

ХХ вв. Первая - это исследование Х.Х. Хасанова «Формирование татарской 

буржуазной нации», которое содержит важнейшие исторические факты о раз­

витии татарского предпринимательства15 • Вторая, посвященная подробному 
изучению татарской экономической мысли конца XIX - начала ХХ вв. с точки 

зрения марксизма-ленинизма. была представлена Ф.Г. Газизуллиным в доктор­

ской диссертации «Татарская экономическая мысль на путях к марксизму. 

11 Ибраrю.сов Г. Татары в ревошоции 1905 года / пер с татар. Г. Мухамедовой. - Казань: Гос. 
юд-во ТССР, 1926. 

12 Валиди Дж. Очерк истории образоваинОС'Пf и ляrepll'l)'pы татар (до рев-ции 1917 r.). - М.; 
Пr.: Госиздат, 1923. 

13 Аршаруни А., Габ~щуллин Х. Очерки панисламизма и n8JfПОркюма в России. - М.: Безбож­
ник, 1931. 

14 Абдуллин я.г. Татарская просвеnпельсхая МЫС.JIЬ. - Казань: Татар. кн. ю-во, 1976. 
is Хасанов Х.Х. Формирование татарской буржуазной нации. - Казань: Татар. кн. юд-во, 1977. 

7 



1880--1917 гг.» 16 Однако в данных работах религиозный фактор не получил 
объективного освещения. 

Современный этап в изучении общественной мысли татар начался в конце 

ХХ в., когда отечественные исследователи получили возможность рассмат­

ривать исторюо более объективно, без диктата идеологических установок. В 
этот период начинает формироваться татарское исламоведение, нацеленное на 

изучение богословского наследия татар и роли ислама в духовной культуре 

народа. 

Весомый вклад в данную область исследования внесли Р.М. Амирханов, 

Р.М. Мухамсmпин, А.Н. Юзеев, А.Ю. Хабутдинов, Д. Исхаков". 
В конце 1980-х - начале 1990-х rт. стали появляться исследованИJI по про­

светительской и научной деятельности Р. Фахретдина18, переводы его исто­
рических и богословских работ на современный татарский и русский языки 19 • 

Ряд работ А.Н. Юзеева 1990-х годов посвящен биографии и богословско­

философским взглядам Ш. Марджани20 • 
В конце 1990-х гг. к изучению наследия М. Бигиева впервые обращается 

отечественный исследователь А.Г. Хайрутдинов21 • 
Под редакцией Р.М. Амирханова в 2000 г. выходит коллективная моно­

графия «Очерки истории татарской общественной мыслю>, в одной из глав ко­

торой рассматривается ислам в татарской общественной мысли ХХ в. 22 

В начале XXI в. отдельные аспекты татарской богословской мысли освеща­
лись в работах таких исследователей, как Г. Идиатуллина, Д.А. Шагавиев и 
др.23 

16 Газизуллин Ф.Г. Татврскаи эконоlllИЧескаи мысль на путях к маркснэму . 1880-1917 гг.: дне . 
. " докт. ист. наух. - Казань, 1980. 

17 Амирханов Р.М. Тюрко-татврская философская мысль средневековы (Xlll-XVI вв.). - Ка­
зань: Изд-во «Маеttр-Лайю>, 2001 ; МухаметШЮI Р.М. Татары и ислам в ХХ веке (Ислам в общест­
венной и nоJDПИ'lеской жизни татар и Т~парстана). - Казань: Издате.'!Ьство «ФЭИ», 2003; !Озе­
ев А.И. Фнлософскu мысль татарского народа. - Казань: Татар. кн. из-во, 2007; Хабутдинов А.Ю. 
Формирование НацJfИ и основные иаправлеИИJ1 развlПИJI татарского общества в конце XVlll - на-
11.ме ХХ века. - Казань: Иде..'IЬ-Пресс, 2001; Исхwюв Д. Феномен татарского дЖадиднэма : введение 
к СО:fЮiКУЛЬ"l}'рНОМ}' осмысnеюuо. - Казань: Издвте.."IЬСТВО «Иман», 1997. 

Твор11.еспю Рюы Фахретдю1ова / on. ред. Р.З . Шахуров. - Уфа, 1988; Баиmев Ф.Н . Общест­
венно-пол1ПИЧескос и нравС111енио-этические взп1J1ДЬ1 Р. Фвхретдииова. - Уфа: Китап, 1996; Риза­
этдю1 Ф:~хретдЮt: Ф:~кни-биографик 11<ЫеfПЪlк. - Казан: «Рухият» н:implUIThl, 1999. 

19 Ф:~хретдю1ев Р. Болrар в:~ Казан терекл:~ре / т:~рж:. А. Хайруллин. - Казан: Татар. кит. н~mр" 
1993; РизвэтДЮ1 бине Ф:~хретдин . )1\:~вамиrуль калим m:ipxe / т:~р~ М. Р:~химкулова в:~ Р . Ут:~ООй­
К~рими. - Казан: Иман, 1995. 

20 Юэеев А. И . Мировоззрение Ш . Марджани и арабо-мусульманская философия. - Казань: 
ИЯЛИ, 1992; Юзеев А.И. MapджllIOI . - Казань: Иман, 1997; Марджани Ш. Ввфият ал-аслаф вата­
хият ал-ахлвф / сост. и пер. А. Н. Юзеева. - Казань: Иман, 1998. 

21 Хайрутдинов АГ. Последний татарский богослов (Жнэнь и наследие Мусы Джаруллаха Би­
rиева). - Казань: Издательство «Имаю>, 1999. 

22 Очерки истории татарской общесrвенной мысли. - Казань: Татар. кн . изд-во, 2000. 
23 ИдиатуЛЛЮfа Г. Абу-н-Наср Курсави. - Казань : Фзн, 2005; Шаrавиев Д.А. Роль Шигабут­

Д)Ufа МардЖаИИ в развитии татарской богословской мысли XIX веха: Дне. ". каид. истор . наук. -
Казань, 2010; Адыгамов Р.К. Роль Габдрахима УТh!з-ИМJ111И в изученlПI социокультурных и рели-

8 



Деятельность татарской буржуазии и купечества конца XIX - начала ХХ вв. 

проанализирована в работах Р.Р. Салихова, Л.М. Свердловой, М.З. Гибадул­

лина, В.Н. Шкунова и др.24 

Исследование экономических воззрений представителей татарской зару­

бежной диаспоры (в частности М. Акъеrетзаде, Ю. Акчуры и С. Махсуди) с 
ориентацией на раскрытие влияния ислама на экономическую мысль татар, 

бъuю предпринято в докторской диссертации Г.Н. Хадиуминой «Социально­

экономические воззрения ~дставителей татарской зарубежной диаспоры: 

конец XJX - начало ХХ вв.» . 
Значительный вклад в изучение татарской реформаторской мысли внесли 

турецкие ученые Г.Б. Таймас, А.Н. Курат, И. Тюркоглу, М. Гёрмез и А. Кан­

лыдере26. Особое внимание заслуживает работа Ибрагима Мараша «Рели­
гиозное обновление в тюркском мире ( 1860-1917)», в котоrой обстоятельно 
рассматривается эволюция татарской реформаторской мысли 7

• 

Среди западных исследователей татарского реформаторства следует отме­
тить работы Лаззерини, А. Франка и М. Кемпера28• 

История исламской социально-экономической мысли была отражена в ра­
ботах отечественного исследователя Р.И. Беккнна и западных ученых 
М.А. Чоудхури, А. Аль-Эшкера и Р. Вилсона29 . 

mозных традиций татарскоrо общеС111а коJЩа ХVШ - первой трети XIX вв.: Дне .... канд. истор. 
наук. - Казань, 2006. 

24 Салихов Р.Р. Татарская буржуазия Российской империи: взаимодействие с обществом и вла­
стью (вторая половина XIX - начало ХХ вв.): Дне .... д-ра ист. наук. - Казань, 2006; Свердло­
ва Л.М. Казанское купечество: социально-экономический портрет (кон. ХVШ - нач. ХХ в.). - Ка­
зань: Татар. кн. изд-во, 20 l l; Гибадуллин М.З. ОбПОtе тенденции и особенности формировВНИJ1 
каmпалов таrарской буржуазии России, 1861-1913 IТ. : Дне .... канд. экон. наук. - Казань, 2001; 
Шкунов В.И. Торrово-экономические отношения Российской империи с сопредельными странами 
Востока во второй половине ХVШ - первой половине XIX в.: Дне .... д-ра истор. наук. - Улья­
новск. 2009; Ниrамедзинов Ф.Ф. Татарское купечесnю Казанской rубернии (Конец XlX - начало 

ХХ веков): дне .... канд. ист. наук. - Казань, 2004. 
25 Хадиуллниа Г.Н. Социально-экономические воззрения представителей татарской зарубеж­

ной диаспоры: конец XIX- начало ХХ вв.: дне .... д-ра экон. наук. -Казань, 2004. 
26 Abdullah Banal Taymas. Kazan T11rkleri. - Ankara, 1966; AЬdullah Battal Taymas. Kazan\1 Ttlrk 

M~hurlanndan Rtz.aeddin Fahreddinoglu Kфli~ Fikir Hayatt ve Eserleri. - lstanbul, 1958; AЬdullah 
Battal Taymas. Kazanl1 Ttlrk Me~urlanndan Alimcan Barudi. - lstanbuJ, 1958; AЬdullah Battal Taymas. 
Кazanl1 TUrk Me~burlanndan Musa Carullah Bigi. - !stanbul, 1958; Akdes Nimet Kurat Kazan TUrklerinin 
Medeni Uyan1~ Devri /1 Ankara Oniversitesi Dil ve Tarih-CografYa FakOltesi Dergisi c.XXIV. - Ankara, 
1969; lsmail TUrko~u. Rusya TOrkleri Arasшdaki У enil~e Hereketinin OncO.lerinden R.izaeddin 
Fahreddin. - lstanbul, 2000; Mehmet GOnnez. Musa Carullah Bigiyef. - lstanbul, 1994. Ahmet Kanl1dere. 
Кadimle--Cedit Arasшda Musa Carullah Hayan-Eserleri-Fikirleri. - !stanbuJ, 2005. 

27 Мараш И. Релиrиозиое обновление в тюркском мире (1850--1917) / Пер. с туреЦl(оrо. -
Казань: Из-во «Иман», 2005. 

28 Edward J. Lazzerini. Ethnicity апd the Uses ofHistory: The case ofthe Volga Tatars and Jadidism. 
11 Central Asian Survey. 1982. № 1 (2-3); Франк А.Дж. Исламская исrориоrрафи.1 и «булгарс~а111>1 
идеипrчность татар и бапхкир в России. - Казань, 2008; Кемпер М. Суфии и Ученые в Татарстане и 
Б8Шkортостаие. Исламский дискурс под русским rосподством / Пер. с иемецкоrо. - Казань: Рос­

сийский исламский университет, 2008. 

9 



Однако во всех вышеуказанных работах социально-экономическое учение 

татарских реформаторов не получило должного внимания. 

Впервые мысль об исследовании татарского религиозного реформаторства 

XIX - начала ХХ вв., в плане наличия в нем веберовского «духа капитализма» -
особого морально-нравствеююго учения, способствующего развитию капита­
листических отношений в обществе, бьта высказана отечественным исследова­

телем А.Н. Юзеевым и немецким ученым М. Кемпером30• В своих работах 
А.Н. Юзеев рассмотрел эволюцию развития татарского реформаторства по ме­

тодологии М. Вебера, а М. Кемпер отметил значение популярного в татарской 

среде конца XVIII - начала XIX вв. этического учения османского богослова 
Бирrиви. Но в данных исследованиях не рассмотрены социально-экономи­

ческие воззрения татарских религиозных деятелей и их взаимосвязь с развитием 

капиталистических отношений в татарском обществе начала ХХ в. 

Целью н~следовани11 является раскрытие социально-экономических воз­

зрений татарских религиозных реформаторов начала ХХ вв., определение их 

взаимосвязи с развитием капиталистических отношений в татарском обществе 

рассматриваемого периода, а также выявление их места во всемирной истории 

исламской экономической мысли. 

Для достижения цели необходимо решение следующих задач: 

• Рассмотреть историю развития капиталистических отношений в татар­

ском обществе к началу ХХ в.; 

• Выявить социально-экономическую проблематику в татарской публи­
цистике рассматриваемого периода; 

• Обозначить основные идеи и принципы социально-экономического уче­

ния татарского религиозного реформаторства в контексте исламской экономи­

ческой мысли; 

• Проанализировать морально-нравственное учение татарских рефор­
маторов и определить в нем наличие предпринимательской этики, способст­

вующей формированию капиталистического мировоззрения; 

• Осветить отношение татарских реформаторов к проблеме ростовщи­

чества и банков как важнейших элементов развития капитализма. 

Об"Ьектом нсследованн11 является религиозный фактор в социально-эко­

номическом развитии татарского общества, предметом - социально-экономи­

ческие воззрения татарских религиозных деятелей начала ХХ в. ках составная 

часть всемирной экономической и богословской мысли. 

29 Бекхин Р .И . Исламская экономическ1111 мысль и современносn. . - М.: ИД Мврджани, 2009; 
Чоудхури М.А. Разв~пие исламской экономической и социальной мыс.ли // Настолънu: книга по 
исламским финансам. - Астана: ИД «Сарыарка», 2010. - С. 37-SЗ; El·Ashker А., Wilson R. lslamic 
Economics. А Sbort History (Тhemes in Islamic Studies). - Lieden - Boston, 2006. 

ю Юзеев А.Н. Татарская религиозно-реформаторская мысль (XIX - начало ХХ вв . ). - Казань : 
Татар. кн. ю-во, 2012. - С.ЗS; Кемпер М. Мусульманская этика и «дух кашrrалнзма>1 //Исламские 
ф1U1ансы в совремеююм мире. Экономические и правовые аспе1С1Ъ1. - М.: Умма, 2004. - С. Зs--48. 

10 



Источннковаи база исследовании. В основу исследования социально­

экономического учения татарского реформаторства в контексте развития ка­

питалистических отношений в татарском обществе начала ХХ в. положен 

комплексный анализ широкого круга опубликованных и неопубликованных 

источников. 

Опубликованные источники можно условно разделить на следующие группы: 

• Татарская дореволюционная периодическая печать составляет важ­

нейшую категорию источниковой базы исследования. Экономические жур­

налы «Русия саудаси» («Торговля Россию>, 1912-1917) и «Икътисад» («Эко­
номика», 1908-1913), а также журнал «Шура» («Совет», 1908-1917) содержат 
богатый фактический материал о развитии торговли и промышленности в та­

тарском обществе начала ХХ в. В двух последних журналах - <<Икътисад» и 

«Шура>>, а также в религиозном журнале «Ад-дин ва аль-адаб» («Религия и 

нравственность», 1906-1908 и 1913-191 7) представлена полемика татарских 
религиозных деятелей по проблеме кредитно-банковской деятельности. Ис­

следование богословско-правовых и социально-экономических воззрений 

3. Аюханова, представленное во втором параграфе третьей главы, построено 
на анализе его цикла статей, опубликованных в журнале «Шура» в 1915-1916 
гг.31 В эти же годы «Шура>> публикует монографическое исследование 
М. Сейфуль-Мулюкова «Проблема ростовщичества в истории экономики», 

оказавшее значительное влияние на дальнейшие развитие богословско­

правовой и общественной мысли32 • 
• Богословско-правовые труды татарских реформаторов также состав­

ляют основу настоящего исследования. На основе анализа работ Р. Фахрет­

дина «Дини ва иджrимагый масьалалар» («Религиозные и общественные воп­

росы», 1914) и «Джавамигулъ калим шархе» («Комментарий к изречением 
пророка Мухаммада», 1917) раскрывается морально-нравственное учение та­
тарского религиозного реформаторства, представленное во втором параграфе 

второй главы33 • Изучение монографии М. Бигиева «Закят» (1916) позволило 
рассмотреть его отношение к проблеме ростовщичества и банков, а также ряду 

других проблем татарского мусульманского сообщества начала ХХ в.34 

31 Аюханов Закир. Рибахакында //Шура. - 1915. -No-2. -С.42-52; №3. -С.81--82; №4. -С.107-
109; №5. -С.146--148; N..o6. -С.177-178; №7. -С.204-206; №8. -С.245-247; №9. -С.269-271; .№10. 
- С.299--301; №11. - С.336--340; №12. - С.3613-362; 1916. - №9. - С.222-224; №10. - С.237-239; 
№11. - С.260--262; №12. - С.383-385; №13. - С.308--311; №14. - С.333-335; №15. - С.357-359; 

№16. -С.382-384; №17. -С.405--407; №18. -С.428--432; №19. -С.452-455. 
32 Мостафа С:~йфелмелеков. Икътисади тарихта риба м:~сь:~л:~се 11 Шура. - 1915. - № 14. -

С.422-424; №15. - С.457-459; №16. - С.484-486; №17. - С.516--517; №18. - С.549-551; №19. -
С.596--598; № 21. - С.650--653; №22. - С.677-{)80; №23. - С.719-721; №24. - С.741-744; 1916. -
№6. -С.143-147; №7. -С.165-167; №8. -С.190--193; №9. -С.212-214. 

33 Ризаэдцин Бине ~хредцин. Ж::1вамиrуль к:~лим m:ipxe. - Казан: Татар. кит. и:~шр., 1996. -
552 с.; Ризаэдцин Ф:~хредцин. Диви 11:1 ИJl(ПIМаrый ма~:щ:~р: сайланма xeзм;i-rn:ip. - Казан: 

Рухюп, 2011. - 344 с. 
34 Муса Джаруллах. Заю~т. - Пr.: Тшюrрафия Мухаммадалима Максудова, 1916. -96 с. 

11 



Подробной характеристике этих двух групп источников исследования по­

священ второй параграф первой главы диссертации. 

• Первоисточники ислама. При рассмотрении социально-экономического 

учения ислама и анализа воззрений татарских реформаторов были исполь-

к " б и зованы оран и с орники хадисов . 
Неопубликованные источники. Дп.я изучения особенностей развития капи­

талистических отношений в татарском обществе к началу ХХ в. бьши исполь­

зованы материалы, предстааленные в фонде Департамента мануфактур и внут­

ренней торговли ( ф.18), Департамента торговли и мануфакrур ( ф .20) и Мини­

стерства торговли и промыlШiенности (ф.23) Российского государственного 

исторического арх.ива (РГИА), а также в фонде казанской татарской ратуши 

(ф.22) Национального архива Республики Татарстан (НА РТ). 

Методологическая основа исследовании. В соответствии с принципами 

историзма и объективности исследование исторических собьrrий было направ­

лено на раскрьrrие связи эволюции татарской богословской мысли с развитием 

капитализма в татарском обществе. В значительной степени работа исходит из 

методологического принципа, связанного с концепцией Макса Вебера о ра­

ционализации действия как двигателя всемирно-исторического процесса -
эволюция социально-экономической мысли татарских реформаторов рассмат­

ривается как религиозно-идеологическая основа развития капиталистических 

отношений. 

Также бъmи использованы методы и достижения современного исламове­

дения и источниковедения . 

Исследование опиралось также на методы системного, сравнительного ис­

торического и логического анализа, законы и принципы диалек-rики. 

Основные положении, выносимые на защиту: 

1. Вместе с развитием капитализма начинает складываться татарская эко­
номическая мысль. Первые татарские экономисты - Г. Фаизханов, М. Акъегет­

заде и М. Сейфулъ-Мутоков - стремятся донести до своего народа достиже­

ния европейской экономической науки, сопоставить ее положения с татарской 

действительностью и нормами ислама. 

2. Важнейшее значение в развитии экономической мысли татар имела на­
циональная пресса, на страницах которой публиковались не только переводы 

зарубежкых экономистов, знакомивших широкий круг читателей с передовыми 

достижениями европейской науки, но и экономические статьи татарских уче­

ных. Особую роль в развитии экономической науки среди многочисленной та­
тарской периодики начала ХХ в. сыграли журнал «Икътисад», который можно 

назваrь первым специализированным журналом по экономике Д11Я мусульман, и 

3' Коран. Пер. и коммеит. И.Ю. Крачковскоrо. Изд. 2-е. - М.: Главная редакция восточной ли­
тер~w юдательства «Наука», 1986. - 727 с . 

3 Сахих аль-Бухари (Кратхое ИЗЛОJl(ение) / Перевод с арабскоrо, примечllИИll и указатели: кан­
.IЩДSТ философских наук Вшщимир Абдулла Нирmа. - М.: Умма, 2003. -959 с.; Абу Дауд. Сунан. 

Дар ар-рисам аль-аммИJ1. Т.6. Б.r. - 661 с. 

12 



общественно-политический журнал «Шура>>, который являлся основной поле­

мической площадкой для обсуждения различных экономических вопросов. Во­
влечение в эту полемику многих ученых, религиозных деятелей и предприни­

мателей, о которых свидетельствует доревоmоционная пресса, демонстрирует 

широкое и бурное развитие экономической мысли у татар к началу :ХХ в. 

3. В отличие от ранних татарских реформаторов (Г. Курсави, Ш. Марджани 
и др.), которые в большей степени рассматривают теоретико-богословские и 
методологические аспекты мусульманского права, обосновывая необходи­

мость и возможность переосмысления ислама, реформаторы начала :ХХ в. 

(Р. Фахретдин, М. Бигиев, З. Аюханов и др.) уже рассматривают конкретные 

социально-экономические проблемы мусульман России и дают свои богослов­

ско-правовые заключения по ним. 

4. Находясь в самом центре Российской империи, в которой развиваются 
капиталистические оnюшения и европейская наука, татарские мыслители на­

чала :ХХ в. стали одними из первых ученых мусульманского мира, ориенти­

рующихся на интеграцию экономических принципов ислама с рыночной сис­

темой хозяйствования. 

5. На основе сакральных источников ислама Р. Фахретдин выдвинул ре­
форматорское морально-нравственное учение, близкое к веберовскому пони­

манию религиозной этики, способствовавшей формированию высшей формы 

капитализма, которая характеризуется особым отношением к труду как к глав­
ному смыслу жизни, постоянным расширением и модернизацией производст­

ва, а также соблюдением нравственных принципов при ведении бизнеса. 

6. М. Бигиев разработал концепцию мусульманского банка, который соеди­
няет в себе благотворительные и инвестиционные функции - привлеченные 

благотворительные пожертвования банк должен вьщавать в качестве беспро­
центной потребительской ссуды, а вклады - инвестировать под проценты в 

различного рода бизнес-проекты. 

7. Используя методологию исчезнувшей средневековой школы захиритов, 
З. Аюханов легитимизирует современные ему кредитно-банковские отноше­

ния, за исключением ежегодного возрастания процентной ставки по кредИ'I)' в 

случае неуплаты. 

Научная новизна исследования. Данная диссертация является первой в 

отечественной историографии работой, посвященной изучению влияния рели­

гиозного фактора в развитии капитализма в татарском обществе начала :ХХ в. 

и анализу социально-экономических воззрений татарских религиозных деяте­

лей рассматриваемого периода. 

Полученные в ходе исследования данные существенно дополняют историю 

экономической мысли татарского народа, раскрывая вклад религиозных деяте­

лей в развитие экономической науки и капитализма в татарском обществе. 

Исследование позволило выявить важный исторический факт о том, что 

первые шаги в интеграции исламских принципов ведения хозяйства и капиrа-

13 



листической экономики бьmи сделаны татарскими религиозными деятелями 

еще в начале ХХ в. 

В рамках исследования впервые бьmи изучены социально-экономИ'!еские 

воззрения татарских религиозных деятелей Р. Фахретдина, М. Бигиева и 

З. Аюханова. 

Также впервые бЬUiи изучены богословско-правовые взгляды и методика 

З. Аюханова. 

Были введены в научный оборот монографии М. Бигиева «Закят», З. Аюха­

нова «0 ростовщичестве» и М. Сейфуль-Мулюкова «Ростовщичество в эконо­
мической историю>, автором работы бьm выполнен их перевод со старотатар­

ского языка на русский. 

Научно-теоретическая и практическа11 значимость. Результаты исследо­

вания мoryr быть использованы при изучении истории общественной, эконо­

мической и богословской мысли татар в начале ХХ в. Его материалы могуr 

использоваться при написании учебных пособий по истории Татарстана и рос­

сийской экономической мысли, а также истории татарской богословско­

философской мысли. 

Представленные концепции создания исламского банка в условиях бурно 

развивающегося капитализма православной Российской империи и боrослов­

ско-правовые заключения в отношении различного рода кредитно-банковских 
операций могут быть использованы современными экономистами и религиоз­

ными деятелями, ищущими пуrи реализации исламских принципов в совре­

менной экономической системе. 

Апробаци11 результатов исследования. Основные положения диссертаци­

онной работы докладывались и обсуждались на следующих конференциях и 

симпозиумах: 

• Международная научно-пракrическая конференция «Духовное наследие 
мусульманских народов России и ближнего зарубежья» (Казань, 23-24 сеmяб­
ря 2010 г.); 

• Пятый международный симпозиум «Исламская культура в Волго-Ураль­
ском регионе: от османов до джадидов» (Казань, 9-12 июня 2012 г.); 

• Региональная научно-практическая конференции «Вклад братьев Баруди 

в развитие татарского просвещения» (Казань, 1 ноября 2012 г.); 

• Международная научно-пракrическая конференция «Роль ханафитского 

мазхаба в современной жизни татар-мусульман» (Казань, 23 мая 2013 г.); 

• Международная научная конференция «Мусульманские движения и ме­

ханизмы воспроизводства идеологии ислама в современном информационном 

пространстве» (Казань, 14-16 ноября 2013 г.). 
По теме диссертации было опубликовано 6 работ, в том числе 2 статьи в 

изданиях из перечня ведущих рецензируемых научных журналов, рекомендо­

ванных ВАК Министерства образования и науки Российской Федерации. 

14 



Помимо этого, впервые бьm издан перевод на русский язык монографии 
М. Бигиева «ЗакЯТ>>, выполненный диссертантом в соавторстве37• 

Структура работы. Диссертация состоит из введения, трех глав, заключе­
ния, списка используемой литературы и источников. 

ОСНОВНОЕ СОДЕРЖАНИЕ РАБОТЫ 

Во введении обосновывается актуальность темы, освещается степень ее 
изученности, формулируются цель и задачи, определяются объект и предмет, 

хронологические рамки, теоретико-методологические основы и структура ис­

точниковой базы исследования, обозначаются научная новизна и практическая 

значимость работы, приводятся данные об апробации полученных результа­

тов. 

В первой главе «Капитализм и экономическая мысль у татар к началу 

ХХ в.» рассматриваются процессы зарождения и развития капиталистических 

отношений в татарском обществе, а также связь этих процессов с социально­

экономической проблематикой национальной публицистики рассматриваемого 

периода. 

В первом параграфе «Особенности капиталистических отношений в та­

тарском обществе к началу ХХ в.» бьmи рассмотрены исторические предпо­
сьmки развития капиталистических отношений и проанализированы данные о 

предпринимательской и финансовой деятельности татарского мусульманского 

населения Российской империи. В ходе исследования бьmо выявлено, что, не­

смотря на существование ряда законодательных ограничений по ведению эко­

номической деятельности татарским мусульманским населением, использова­

ние русской буржуазией административного ресурса в конкурентной борьбе, а 

также спад темпов роста в отдельных отраслях, вызванных общими экономи­

ческими кризисами, в целом наблюдается положительная динамика развития 

национальной промышленности и торговли. В рассматриваемый период на­

блюдается освоение татарскими капиталистами новых отраслей промышлен­

ности, модернизация действующих производств, вовлечение мусульманского 

населения в работу общероссийских кредитно-финансовых инстmуrов, соз­

дание акционерных обществ и торговых домов, в том числе совместно с рус­

скими и предпринимателями других народов России, расширение рынков сбы­

та и развитие внешнеэкономической деятельности с развитыми капиталисти­

ческими странами, такими как Германия, Англия, США, Франция и Япония. 

Особое внимание бьmо уделено рассмотрению активного участия в этих 

процессах нового поколения мусульманского духовенства - представителей 

движения религиозного реформаторства, а также анализу развития мусульман­

ской религиозной индустрии. 

37 Бигнев М. Закят / Под общ. ред. И.А. Заршюва. - Наб. Челны: Духовно-деловой це!Пр «Ис­
лам Нурьш, 2013. - 228 с. 

15 



Во втором параrрафе «Социально-экономическая проблематика в татар­

ской публицистике начала ХХ в.» рассматривается становление татарской эко­

номической мысли, происходившее на фоне развития капиталистических от­

ношений. В рассматриваемый период экономические вопросы, изучавшиеся до 

этого только в узких рамках средневекового мусульманского права, начинают 

рассматриваться более широко и разносторонне. Об этом свидетельствует 

большая популярность морально-нравственной мусульманской литературы 

османских, а позднее и татарских авторов, в которых предпринимательство, 

накопление капитала и изучение светских наук рассматриваются как религи­

озная добродетель. Следует особо выделить богословское произведение «Джа­

вамигуль калим шархе» («Комментарий к изречениям пророка Мухаммада») 

яркого представителя татарского религиозного реформаторства Р. Фахретдина, 

в котором на основе сакральных источников ислама было выдвинуто мораль­

но-нравственное учение, близкое к веберовскому пониманюо религиозной 

этики прокапиталистической ориентации. 

В это же время появляются первые татарские экономисты - Г. Фаизханов, 

М. Акъеrепаде, М. Сейфуль-Мулюков, которые стремятся донести до своего 

народа достижения европейской экономической науки, сопоставить ее поло­

жения с татарской действительностью и нормами ислама. В этот процесс в на­

чале ХХ в. активно включаются мусульманские богословы-реформаторы, ко­

торые через призму ислама рассматривают актуальные экономические вопро­

сы, высказывают свое отношение к различным экономическим теориям и ищуr 

пути религиозной легитимизации современных кредитно-банковских и торго­

во-финансовых операций. Значительный резонанс в татарском обществе про­

извели богословско-правовые исследования таких реформаторов, как М. Би­

гиев и 3. Аюханов. 
В ходе исследования было также выявлено важнейшее значение появления 

в 1905 г. национальной периодической печати для развития экономической 
мысли татар. На страницах многочисленных газет и журналов публиковались 

не только переводы зарубежных экономистов, знакомившие широкий круг чи­

тателей с передовыми достижениями европейской науки, но и исследования 

татарских ученых. Особую роль в развитии татарской экономической мысли 

сыграли журнал «Икътисад» («Экономика.>>), который можно назвать первым 

специализированным журналом по экономике для мусульман, и общественно­

политический журнал «Шура>> («Совет»}, который являлся основной полеми­

ческой площадкой для обсуждения различных экономических вопросов. Во­

влечение в эту полемику многих ученых, религиозных деятелей и предприни­

мателей, о которой свидетельствует доревоmоциоШiая пресса, демонстрирует 

широкое и бурное развитие экономической мысли у татар к началу ХХ в. 

Необходимо отметить, что развитие экономических воззрений татар в нача­

ле ХХ в. становится первым этапом современного развития мусульманской 

экономической мысли, в задачи которой входит гармонизация исламских 

принципов с мировой капиталистической системой хозяйствования. 

16 



Во второй rлаве «Религиозное реформаторство как идеологнчесtсаи ос­

нова развитии капитализма» освещаются отличительные особенности татар­

ской религиозно-реформаторской методологии и разработанное на ее основе 

морально-этическое учение, которое стало идеологической основой развития 

капиталистических отношений. 

В первом параграфе «Социально-экономическое учение татарских рефор­

маторов в общемусульманском контексте» на основе анализа истории му­

сульманской богословской и экономической мысли выявляются специфические 
черты татарского религиозного реформаторства. В ходе исследования отмеча­

ется, что основа социально-экономических воззрений мусульманских мыслите­

лей и правоведов бьша заложена в первоисточниках ислама - Коране и Сунне, 

которые содержат ряд положений, прямо или косвенно имеющих отношение к 

хозяйственной деятельности человека. Однако, существующие различные по­

нимания сакральных текстов, а также неоднозначное отношение к принятшо 

тех или иных хадисов привело к существенным разногласиям между мусуль­

манскими учеными в отношении многих социально-экономических вопросов. 

Сформировавшиеся в конце раннего средневековья богословско-правовые шко­

лы (мазхаб) ислама предлагали различные подходы к решенmо социалъно­

экономических проблем и выводили часто противоположные друr другу поло­

жения. На основе публикаций татарских ученых в работе рассматриваются со­

циально-экономические положения традиционных шхол, особое внимание уде­

ляется ханафитской школе, последователями которой традиционно были тата­

ры. Также анализируются социально-экономические учения средневековых му­

сульманских мыслителей, таких как Ибн Хазм, Алъ-Газали, Ибн Таймия, Ибн 

Каййим алъ-Джаузия, Шатиби и Ибн Халдун, взгляды которых имели значи­

тельное влияние на представителей татарского реформаторства. 

Застой мусульманской науки и богословия, начавшийся в эпоху позднего 

средневековья, охватил и экономическую мысль. В этот период не возникает 

новых оригинальных направлений и школ. Не вполне корректной представля­

ется фигурирующая в некоторых исследованиях датировка начала современ­

ного развития исламской экономики серединой ХХ века, когда за рубежом вы­

ходит ряд работ по данной тематихе, так как еще в начале ХХ в. татарские ре­

форматоры стали «пионерамю> возрождения экономической мысли всего ис­

ламского мира. 

Несмотря на неоднородность татарского реформаторства, для всех предста­

вителей этого течения общественной мысли была характерна критика эпигон­

ства (таклид) по отношенmо к средневековым положениям традиционных бо­

гословско-правовых школ (мазхаб) и призыв к самостоятельному творческому 

рассмотрению (ид:жтихад) первоисточников - Корана, Сунны и практики 
первых поколений мусульман дriя извлечения правовых положений с учетом 

современных потребностей мусульманского сообщества. Но, призывая воз­
вращаться к Корану и Сунне, татарские реформаторы не ищут там готовых от­

ветов, а преимущественно ориентируются на освоение методологии первых 

17 



поколений мусульманских ученых, чтобы на этой основе найти решения вновь 

возникающих вопросов, учитывая при этом и языковые особенности арабского 

языка, на котором выражались те ученые, и исторические условия, в которых 

они находились. Кроме того, татарские реформаторы никак не умаляют заслуг 

предыдущих ученых, а тем более основателей традиционных школ (мазхаб), 

но призывают не слепо следовать извлеченным этими учеными положениям, а 

использовать их интеллектуальные достижения и методологические установки 

для дальнейшего развития теологии и юриспруденции. Так, выдающийся та­

тарский реформатор М. Бигиев считал, что его подражание и следование (так­

лид) имаму Абу Ханифе захлючается в творческом поиске решений (иджти­
хад), который проделывал бы сам имам. 

Развитие капитализма в России требовало от духовных лидеров радикальных 

идейных изменений, модернизации религиозного мировоззрения, приближение 

ее проблемЮ"Ики к запросам современности, переключение с чисто богослов­

ских проблем на социально-экономические. Если первые татарские реформаrо­

ры, такие как Г. Курсави и Ш. Марджани, в большей степени рассматривают 

теоретико-богословские и методологические аспекть1 мусульманского права, 

обосновывая необходимость и возможность переосмысления ислама, то сле­

дующее поколение реформаторов - Р. Фахретдин, М. Бигиев и З. Аюханов -
уже рассматривает конкретные социально-экономические проблемы мусульман 

России и дает свои богословско-правовые захлючения по ним. 

На основе первоисточников ислама ими было сформулировано особое мо­
рально-нравственное учение, содержащее позитивное отношение к богатству и 

пропагандирующее активное участие в экономике, а в своих богословско-пра­

вовых и экономических исследованиях ими были предложены пути религиоз­

ной легитимизации современных кредитно-финансовых и иных торговых от­

ношений. 

Во втором параграфе «Реформаторская этика и «ду.t капитализма>> рас­

сматривается морально-нравственное учение яркого представителя татарского 

реформаторства начала ХХ в. Р. Фахретдина, которое бьшо им сформулирова­
но в работе «Джавамигуль калим шархе» («Комментарий к изречениям проро­

ка Мухаммада»). Еще М. Вебер доказал важнейшее влияние религиозного ми­

ровоззрения на социально-экономическое развитие общества. Изменение ре­

лигиозного мировоззрения в сторону рационализации и обращение богословия 

в сторону социально-экономических запросов общества у татар происходит на 

рубеже XVIII и XIX вв., когда наибольшую популярность наравне с суфизмом 
приобретает морально-нравственное учение османского богослова Биргиви, в 
котором, как верно отмечают некоторые исследователи, присутствовали эле­

менты веберовского «духа капитализма». В течение всего XIX в. это учение 
проходило переосмысление татарскими реформаторами, каждый из которых 

пропаrандировал позитивное отношение ислама к предпринимательству, ин­

новациям, светским наукам и европейскому образованию, называл труд важ­

нейшей религиозной добродетелью наравне с исполнением обрядов. 

18 



На основе анализа работы Р. Фахретдина было выделено несколько соци­

ально-экономических установок, вытекающих из его морально-нравственного 

учения. Во-первых, это - богословское обоснование экономической деятель­

ности, провозглашение равнозначности богослужения и труда. Во-вторых, 

Р. Фахретдин пропагандирует положительный образ богатства и накопления 

капитала. В-третьих, он называет труд главным источником человеческого 

счастья и говорит об обязанности каждого выполнять ту или иную умствен­

ную или физическую трудовую деятельность. При этом мыслитель уделяет 
внимание важности учета продолжительности рабочего дня и указывает на его 

связь с производительностью труда. В-четвертых, разделяя религиозные и 

мирские дела, Р. Фахретдин считает, что во всех мирских вопросах, к которым 

он относит науку и образование, торговmо и производство, финансово-эконо­

мические отношения и т.п., постоянная модернизация и внедрение инноваций 

совершенно необходимы. На этом основании он призывает к изучению евро­

пейского опьrrа, переходу к современным формам хозяйствования, развитmо 

промышленности и внедрению новых технологий во все отрасли экономики, в 

том числе в торговле и сельском хозяйстве, расширению производства и рын­

ков сбьrrа, которые не должны быть ограничены национальной или религиоз­

ной идентичностью. В-пятых, Р. Фахретдин указывает на необходимость эко­

номного и сбалансированного ведения хозяйства. В-шестых, он считает необ­

ходимь1м создание мусульманских благотворительных обществ, которые 

должны аккумулировать и распределять не только обязательную милостыню 

(закят), но и все добровольные милостыни мусульман. В работе этих обществ 
он призывает принимать участие всех членов мусульманской общины как в 

форме материального спонсорства, так и в форме волонтерского участия в его 

деятельности. При этом важнейшим направлением распределения милостыни 

Р. Фахретдин называет поддержку общественно значимых проектов, необхо­

димых для развития общества и нации - строительство и содержание школ и 

медресе, ремесленных училищ и университетов, мечетей и больниц, мостов и 

дорог, а также развитие экономики и производства. Все эти положения татар­

ский богослов выводит на основе мусульманских первоисточников - Корана и 

Сунны, а также практики первых поколений мусульман. 

Для Р. Фахретдина нравственность - это основа исламской религии, в кото­

рой закточен главный принцип всех общественных отношений, в том числе и 

экономики. Только соблюдение морально-нравственных принципов ислама, по 

мнению богослова, является залогом прогресса и процветания. 

Сформулированное Р. Фахретдином на основе первоисточников ислама 

морально-этическое учение направлено на формирование «духа капитализма>>. 

Причем не традиционного капитализма, основанного на жажде наживы любой 

ценой, а, в определении М. Вебера, современного, который он считал его выс­

шей формой. К его характерным особенностям немецкий ученый относил 

формирование у человека особого отношения к труду как к главному смыслу 

жизни, а также желание расширить и модернизировать производство, соблю-

19 



дение морально-нравственных принципов при ведении бизнеса. Учение татар­

ского реформаторства, сформулированное Р. Фахретдином, включало в себя 

все тахие характеристики, т.е. было призвано формировать именно современ­

ный тип капитализма. 

В третьей главе «Богослов~ко-правовая легитимизацня креднтно­

банков~кой деятельно~ти» рассматриваются предrюженные татарскими ре­

форматорами два альтернативных метода решения проблемы коранического 

запрета на ростовщичество. Традиционное понимание данного коранического 

запрета препятствовало мусульманскому населению вести кредитно-банков­

ские операции и тем самым тормозило дальнейшее развитие капитализма. Уже 

в конце XIX в. ведение более или менее крупного бизнеса в России бьmо не­
возможно без кредитных взаимоотношений. Поэтому татарские предпринима­

тели, так или иначе, бьmи вынуждены использовать кредитно-банковские от­

ношения. Однако активное участие в работе кредитных организаций не только 

татарских предпринимателей, но и отдельных представителей мусульманского 

духовенства, и даже содержание медресе на проценты от банковских вкладов, 

свидетельствуют о наличии особого понимания коранического запрета рос­

товщичества татарскими реформаторами. 

В первом параграфе «Исламский банкинг согласно М. Бигиеву» анализиру­

ется богословско-правовое заключение о ростовщичестве известного татарско­

го реформатора, которое бьmо представлено им в книге «Закят». Всесторонне 

рассматривая проблему ростовщичества, исследуя не только мусульманские 

первоисточники и заключения средневековых боrословско-правовых школ 

(мазхаб), но и Священные Писания христианства и иудаизма., суждения фило­

софов и экономистов (в том числе и К. Маркса), М. Биrиев провозглашает за­

претным в исламе только взимание процентов в потребительской ссуде, тогда 

как в отношении производственного кредита оно является дозволенным. Од­

нако в отличие от современных мусульманских ученых, татарский реформатор 

не оговаривает обязательность получения процента только в случае получения 

прибьmи. 

На основе этого разделения М. Биrиев строит свою концепцию мусульман­

ского банка, призванного соединить в себе функции благотворительного и ин­

вестиционного фонда. Как благотворительный фонд банк должен аккумулиро­
вать средства от обязательных и добровольных мусульманских пожертвований 

и направлять их на потребительские беспроценrные ссуды и безвозмездную 

блаrотвориrельность. А как инвестиционный фонд этот банк будет брать заём 
у владельцев денежных средств и инвестировать их в различные сферы тор­

говли, сельского хозяйства и промы1Ш1енности. Проценты от прибыли будет 

получать как банх, что станет источнихом его собственного дохода, так и за­
емщик денежных средств. По мнению М. Биrиева, деятельность любого из из­

вестных в современном ему мире типов банков, при условии отсутствия про­

центной потребительской ссуды, является дозволенной с точки зрения ислам­
ского закона. 

20 



При этом татарский реформатор неоднокраmо подчеркивает важную роль 
банковской системы в современном мире и призывает мусульман не отказы­
ваться от участия в экономической жизни общества, и в случае отсутствия му­

сульманских банков пользоваться услугами друтих банков, избегая процентно­
го потребительского кредита. 

Еще одно важное положение, выявленное в ходе исследования богослов­
ско-правового учения М. Бигиева о ростовщичестве, касается позиции мысли­

теля в вопросе о применении понятия «обитель войны» (дар шtь-харб) в отно­

шении всех без исключения немусульманских стран. Татарский богослов от­

вергает такую квалификацию как анахронизм, провозглашая всю землю «оби­
телью мира>> (дар ас-саля.м), на которой необходимо соблюдать принцип не­

прикосновенности жизни, здоровья и имущества всех людей. 

Во втором параграфе «Учение 3. Аюханова» впервые бьmи изучены бого­
словско-правовые и социально-экономические взгляды выпускника каирского 

университета, преподавателя оренбургского медресе «Хусаиния» и уфимского 

медресе «Галия». Было выявлено сходство его взглядов и методологии с исчез­

нувшей в XV в. средневековой богословско-правовой школой захиритов, кото­
рое заключалось в установке на буквальное понимание Корана и Сунны и отри­

цание логико-рационалистических методов извлечения положений в рамках 

юриспруденции (фикх). В отличие от своих современников (в первую очередь 

М. Бигиева), призывающих к обновлению религии через «открыrие врат ид­

жтихадю>, З. Аюханов предлагает татарскому обществу иной путь реформиро­

вания мусульманского права, построенный на принятии положения о релипюз­

ной запретности только того, что явно указано в Коране и достоверной Сунне, 

отрицая тобые интерпретации и аналогии на основе них. Суждение обо всех 

нерегулируемых в свяшенных текстах вопросах богослов передает обществу, 

которое может пересматривать свое отношение к ним в зависимости от соци­

ально-экономических и иных изменений жизни. При этом он провозглашает 

главенство не традиции и священничества, а совести как главного критерия 

принятия решений и обществом в целом, и отдельным человеком, ибо именно 

согласие совести, по его мнению, будет учитываться Божьим судом. 

Руководствуясь данными принципами, мыслитель отрицает положения 

средневековых школ мусульманского права в отношении ростовщичества. С 

его точки зрения, коранический запрет распространяется только на тот вид 

ростовщичества, который практиковался в доисламской Аравии и заключался 

в повышении ставки процента по кредиту в случае отсрочки выплаты. Все ос­

тальные формы кредита, в том числе с фиксированной изначально процентной 

ставкой, он объявляет дозволенными. Помимо наличия фиксированной ставки 

процента, кредиты, взятые для развития бизнеса, могут иметь фиксированную 

дату выплаты и должны быть выплачиваемы заемщиком, как в случае получе­

ния прибьmи, так и в случае убытков. Пользование кредитором залогом при 

кредите запрещено. Обязательность равенства при бартерном обмене установ­

лена только в отношении шести видов товаров - золота, серебра, пшеницы, 

21 



ячменя, фиников и соли. Но если неравный обмен даже этих товаров несет 
пользу для общества и не ущемляет права человека, то такой обмен также счи­

тается допустимым. Например, в случае обмена золотых или серебряных ук­

рашений на деньги из этих же металлов, т.е. продажа изделий из драrметаллов, 

произведенных с прю10жением труда мастера, за деньги, в стоимость которых 

входит как цена металла, так и оплата труда мастера. 

Выдвинутые З. Аюхановым положения открьuш широкие возможности для 

развития торговых и финансовых отношений мусульман. Именно в этом, а 

также в создании национальных мусульманских банков и иных кредитных уч­

реждений с разнообразными видами кредитования и депозитов, которые 

должны аккумулировать национальное богатство внутри страны или общины 

и препятствовать их оттоку за границу, в иные общины, богослов видел един­
ственный путь спасения мусульманского мира от экономической, а с ней и по­

литической зависимости. Эrо, по его мнению, и будет продолжением в совре­
менных реалиях тех временных экономических мер, которые пророк Мухам­

мад устанавливал для социально-экономического развития мусульманской 

общины, чье благополучие и выступает главной целью всех религиозных по­

ложений ислама. 

В заключении подводятся основные итоги диссертационного исследова­

ния. 

Социально-экономическое учение татарских реформаторов начала ХХ в. вы­

ступает творческим разв1rГием средневековой теолого-экономической мысли 

ислама, в значительной степени отражающим особое геополитическое положе­

ние татар, которые, в отличие от других мусульманских народов, много веков 

находились под непосредственным влиянием русской, а через нее и европей­

ской науки и культуры. Помимо собственно боrословско-правовой проблемати­

ки, они особое внимание уделяли вопросам экономики, впервые в истории му­

сульманской мысли стремясь интегрировать мусульманские принципы эконо­

мики в капиталистическую систему хозяйствования. Во многом именно благо­

даря созданному ими морально-нравственному учению и богословско-правовой 

леrитимизации кредитно-банковских отношений в татарском обществе начала 
ХХ в. шло бурное развиrие капиталистических отношений. 

Основные положенн11 диссертации отражены в следующих публикацн11х: 

Публикации в ведущих рецензируемых научных журналах и изданиях, реко­

мендованных ВАК Министерства образования и науки РФ: 

1. Зарипов И.А. «Икътисад» - первый российский журнал по исламской 

экономике / И.А. Зарипов // Филология и культура. Philology Алd Culture. -
2013.-№1(31).-С.193-197. 

2. Зарипов И.А. Морально-нравственное учение Р. Фахретдина и «дух ка­
питализма>> / И.А. Зарипов //Казанская наука. -2013. -№9. - С. 35-37. 

22 



Публикации в научных изданиях: 

3. Зарипов И.А. Обзор публикаций татарских богословов по исламской 
экономике/ И.А. Зарипов //Журнал Российского исламского института «Мин­

бар». -2011. -№ 1 (7). -С. 33-44. 
4. Зарипов И.А. Вступительное слово к книге М. Бигиева «Закят» / И.А. За­

рипов // Бигиев М. Закят /Под общ. ред. И.А. Зарипова. - Наб. Челны: Духов­

но-деловой центр «Ислам Нуръш, 2013. -С. 4-26. 
5. Зарипов И.А. М. Сейфулъ-Мулюков (1887-1938) об истории ростовщи­

чества в мировой экономике / И.А. Зарипов // Молодой ученый. - 2013. -
№ 10 (57). -С. 437-441. 

6. Зарипов И.А. Закир Аюханов - захиритская методология в татарском бо­

гословии начала ХХ в. / И.А. Зарипов //Научный Татарстан. - 2013. - №3. -
С. 13-19. 

23 



(_,' . (, 

Подписано в печать 18.11 .2013 г. Формат 60х84 1
/16 

Тираж 120 экз. Усл. печ. л. 1,5 

Оrпечатано в множительном центре 

Инстюуга истории АН РТ 

г. Казань, Кремль, подъезд 5 
Тел. (843) 292-95-68, 292-18-09 


	01
	02
	03
	04
	05
	06
	07
	08
	09
	10
	11
	12
	13
	14
	15
	16
	17
	18
	19
	20
	21
	22
	23
	24

