
{)721740-1 На правах рукописи 

ГУСЕВ Дмитрий Владимирович 

ВЛИЯНИЕИСИХАСТСКИХТРАДИЦИЙ 

НА ФИЛОСОФСКУЮ АНТРОПОЛОГИЮ 

П.А. ФЛОРЕНСКОГО И А.Ф. ЛОСЕВА 

специальность 09.00.03 - история философии 

АВТОРЕФЕРАТ 

диссертации на соискание ученой степени 

кандидата философских наук 

Москва-2001 



Работа ныполнсна па общеуниверситетской кафедре философии и 

культурологии Орловского государственного университета 

Научный руководитель: 

доктор философских наук, профессор ПОНОМАРЕВА Г .М. 

Официальные оппо11енты: 

доктор философских наук, доцент РЕТЮНСКИХ Л.Т. 

кандидат философских наук, доцент ШlА ТОНОВА М.Г. 

Ведущая организация: Московский государственный открытый 

педагогический университет имени М.А. Шолохова 

Защита состоится « 2... i _» _ __ ..,ц_4_..R __ 
ао 

2001 г. в "1" 3 часов на 
заседании диссертационного совета К 212.154.02 в Московском педагогическом 

государственном университете по адресу: 117571, Москва, проспект 

Вернадского, д.88, ауд.818. 

С диссертацией можно ознакомиться в библиотеке МПГУ по адресу: 

119882, Москва, Малая Пироговская, д.1. 

Автореферат ра.зослан «/ ,,(, » 

iШШ1Т1ПШ 
0000136658 

Ученый секретарь 

диссертационного совета СУВОРОВА О.С. 



1 

О 7 2 1 7 4 О -1 Общак характеристика работы 
Актуальность темы исследованнк 

Особое значение проблема человека приобретает в эпохи, когда исчезает гар­

мония его взаимоотношений с окружающим миром, обществом, культурой . Специ­

фика переживаемого сегодня Россией исторического периода резко усилила интерес к 

вопросам, связанным с осмыслением человеческого бытия, вызвала насущную необ­

ходимость теоретического осмысления феномена человека. 

Преодоление любых кризисных явлений требует критической, конструк­

тивной самооценки, нового обретения собственного <<Я», переосмысления со­

циокультурного опыта нации, ее исторического прошлого, что с необходимостью 

предполагает возврат к философскому наследшо общества. В этом контексте особое 

значение имеет обращение к глубокому и всестороннему изучению тех философско­

антропологических идей, которые были высказаны и обоснованы в русской религиоз­

но-философской мысли в конце XIX - начале ХХ веков. 

Одним из основных условий плодотворных философских поисков является их 

реальная включенность в имеющиеся в данной культуре живые связи и отношения. В 

этом плане представляют интерес идеи П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева, утверждав­

ших тезис об определяющей роли православной мистико-аскетической традиции, -

исихазма, - в становлении самобытной русской философии и культуры, в их высокой 

ценноС'IИ для современности . Узловые положения исихазма были ими заново переос­

мыслены в контексте изменившейся исторической ситуации России начала ХХ в" по­

лучили выраженную антропологическую акцентировку и сыграли существенную роль 

в обновлении многих метафизических положений . Критическое переосмысление иси­

хазма в трудах П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева особенно на ранних этапах их твор­

чества имело такое большое значение, что данный период деятельности этих двух 

мыслителей получил в специальной литературе название «неоисихастского», а их ме­

тафизические теории данного времени - «неоисихазма». 

Актуальность исследования метафизики личности неоисихазма обусловлена 

несколькими момекrами . 

Во-первых, антропологическая проблематика помогает лучше понять природу 

человека, смысл его существования и предназначения в совремеmюм мире. Проблема 

человека и человечности давно встала в центр философской рефлексии, и от особен­

ностей предложенных решений во многом зависит эффективность гуманитарного 

знания, его востребованность и значимость. 

Во-вторых, вопросы национально-культурной идентификации всегда были ак­

туальными для нашего общества. Решение вопроса о качественной специфике рус­

ской религиозной философии, ее месте в мировой философской мысли в конечном 

итоге сводится к определеншо тех истоков, которые оказали существенное влияние 

на формирование национальной самобытности России, определили ориrинально1-"Ть 

русской религиозной философии. Изучение философско-антропологических взг1щ1ов 



2 

II.A. ф,1оренскоrо и А.Ф. Лосева позво:~яет выявить объединяющие русскую религи­

озную философшо г:~убинные основы, именно в антропологии более ярко проявляю­

щиеся; понять причины отхода русской религиозной философии от последовательно­

J"О рационализма и строгой системности, ее интереса к религиозной проблематике и 

терминологии. Обращение к традиционным ценностям русской культуры особенно 

актуально в условиях кризиса культурно-национальной иденrичности. 

В-третьих, актуальность изучения философско-антрополоrических идей 

П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева определяется также необходимостью их рассмотре­

ния в контексте истории философии как целостного явления. Изучение этой пробле­

мы позволяет раскрыть специфический подход к осмыслению проблемы человека в 

неоисихазме и возможность его использования в рамках современной атропологии. 

Важно также прочтение метафизики личности неоисихазма в общекультурном и ис­

торическом кокrексте, что способствует более объемному пониманию человеком 

собственной сущности и предназначения. 

Степень разработанности проблемы . 
Проблема влияния идей исихазма на русскую религиозно-философскую антро­

пологию, несмотря на работы ряда авторов, появившиеся в последнее десятилетие 

(Л.А. Гоготищвили, С.Б. Мальцев, И.И. Семаева, С.С. Хоружий), до посщ:днеrо вре­

мени не рассматривалась как специальная тема в отечественной истории философии и 

относится к числу малоизученных. 

В литературе, посвященной творчеству П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева, очень 

невелико количество работ, в которых философские взгляды этих мыслителей рас­

сматриваются в едином контексте философии неоисихазма. Также лишь небольшая 

часть исследований посвящена их трактовке антропологической проблематики, при­

чем значительная часть творчества П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева вообще еще не 

получила объективной оценки в научной литературе. К числу практически не раскры­

тых проблем относится вопрос об определении значения работ П.А. Флоренского и 

А.Ф. Лосева для исследования исихазма. 

Вплоть до недавнего времени содержательная сторона исихастской традиции 

не являлась предметом философского осмысления. Изучение исихазма во второй по­

ловине XIX - начале ХХ веков ограничивалось рамками богословско­

патрологических, культурно-исторических и филологических исследований. Харак­

теристики самого явления были весьма противоречивыми - от агиографических эпи­

теrов в адрес Паламы до сурового осуждения <<уродливых форм религиозных упраж­

нений». 

Искточение составляют работы представителей Русского Зарубежья. Идея не­

опаламитскоrо возрождения в богословии развивалась В. Кривошеиным, К. Керном, 

осуществившим фундаментальн rии Св. Григория Па­

ламы, Г. Флоровским, В. Лосски , . ~~iЮilJID.tf~p еством последнего свя-
им. М. И. nО-6А°ЧЕВСКОГО 
ОЗАНСКОГО ГОС. УНМВЕ~СИТШ 



зан прорыв в изучении ку:IЬ'l)'рно-исторических аспектов исихастского возрождения 

XIV в., были прослежены тонкие и неоднозначные связи исихазма с другими ре,1иги­
озно-философскими течениями поздневизантийской эпохи. 

В последние годы в России и за рубежом набmодается значительный рост ин­

тереса к наследию исихазма, переводятся и публикуются многие произведения Св. 

Григория Паламы и других исихастов. Среди работ современных отечественных ав­

торов, занимающихся изучением наследия исихазма, следует выделиrь исследования 

С.С. Аверинцева, В.В. Бибихина, Л.А. Гоrотишвили, С.Б. Мальцева, В.И. Петрова, 

Г.М. Прохорова, И.И. Семаевой, О.С. Суворовой, С.С. Хоружего, И. Экономцева. 

Особый интерес представляют работы С.С. Хоружего, в творчестве которого право­

славный энергетизм является не только объектом изучения, но и исходной позицией в 

построении философии синергизма. 

В работах И.И. Семаевой на обширном материале раскрывается тезис о право­

славных духовных основаниях русской религиозно-философской мысли. В результате 

сравнительного анализа святоотеческой литературы и Ч>Удов русских религиозных 

философов автор приходит к выводу о том, что исихастская ЧJадИI\ИЯ выступает в ка­

честве основополагающей в отечественной религиозной философии. Проблеме телес­

ности, иrрающей большую роль в метафизике личности неоисихазма, посвящены ис­

следования О .С. Климкова, В.Л. Круткина, И.И. Семаевой, О.С. Суворовой. Сущест­

вование связей между исихастской ЧJадицией и русской философией серебряного ве­

ка выделялась среди основных особенностей философского наследия и рядом других 

исследователей (Н.С. Семенкин, Л.Е. Шапошников и др.). 

Как отмечает И.И . Семаева, первыми связь русской религиозной фи..'1ософии и 

визакrийского мистического учения исихастов отметили сами представители отече­

ственной религиозно-философской мысли (П.А. Флоренский, С.В. Булгаков, А.Ф . 

Лосев, С.Л. Франк и др.). Имяславский спор начала ХХ века сmмулировал практиче­

ский интерес к содержательной стороне учения Паламы. Идеи исихазма получают 

новое звучание в контексте софиолоrии П.А. Флоренского, основные положение ко­

торой были восприняты С.В. Булгаковым и А.Ф. Лосевым. П.А. Флоренский обраща­

ется к истории исихазма еще в течении первого этапа эволюции своей философско­

боrословской мысли. Ему же принадлежит первая попытка раскрыть суть имяслав­

ской проблематики с философской точки зрения. Для П.А. Флоренского имяславие 

стало «философской предпосылкой», метаосновой для создания общечеловеческого 

мировоззрения. Проблематика имяславия является также исходной при построении 

философии имени С.Н. Булгаковым и А.Ф. Лосевым. Вопросы, связанные с обсужде­

нием имяслввской проблематики, обсуждались в переписке А.Ф. Лосева и П.А. Фло­

ренского . 

Именно А.Ф. Лосеву удалось уловить и обозначить ряд сущностных аспектов 

«исихастских споров» )q:V в" вскрыв их глубинную подоплеку в рамках непримири-
j ;. ~,: " .· •. · ."• •• • \ ~ .• '', С, •• • ;) . ' 

моrо противоречия двух «кулt.~ных типов», ааиболее ярко и отчетливо проявляю-
• ·.: : : i" ~ . ~ . : • '" ·• . . 
·, 
~ ~~~--~: (--.~~ :.•: 



4 

щегося в антиномии «онтологизма Востока» и «психологизма Запада». В заключе­

ние своего философско-богословского и культурологического анализа А.Ф . Лосев 

приводит перевод актов Константинопольского собора 13 5 1 г . против Вар:rаама и 

Акиндина . Анализ имяславской проблематики и па.аамитского учения о божествен­

ной сущности и энергии содержится в работах, созданных А .Ф. Лосевым до начала 

1930-х гг. В современной литературе исследования по влиянию имяславия на творче­

ство П.А. Флоренского и А .Ф . Лосева представлены в работах Н.К. Бонецкой, 

Л .А . Гоготишвили и др" 

Среди существующей на сегодняшний .:tень литературы , посвященной лично­

сти и творчеству П .А. Флоренского, - доревошоционных рецензий на произведения 

П.А. Флоренского, отзывов его зарубежных современников, работ современных авто­

ров, - последние имеют наибольшее методологическое значение для анализа фило­

софско-антрополоmческих взглядов П.А . Флоренского. 

Первой реакцией на работы П .А . Флоренского были рецензии на «Столп и ут­

верждение Истины» , с которыми выступили Ф. Поздеевский, Е.Н. Троицкий, С .С. 

Глаголев, Б .В. Яковенко, Н.А . Бердяев, архим. Никанор, В.Н . Ильин, Г.В. Флоров­

ский. В ходе оживленной полемики вокруг проблем, затронутых П.А. Флоренским, 

сведения о которой можно найти в исследованиях А. Трубачева, была дана высокая 

оценка его работе. Дальнейшее раскрытие философских взглядов П.А. Флоренского 

нашло отражение в отзывах В .В . Розанова, Н.А. Бердяева, С .Н . Булгакова, Н .0. Лос­

ского, В.В. Зеньковского, Ю.П. Иваска, С.А. Левицкого, Н.М. Зернова, С.Л. Франка, 

выразивших конструктивный подход к философии П.А. Флоренского . 

В послереволюционный период философское творчество П.А. Флоренского 

долгое время оставалось за пределами интереса отечествеННЪiх исследователей . На­

писанные в 1970-х гг. работы С.С . Хоружего и А . Трубачева, посвященные наследию 

П.А. Флоренского, были опубликованы лишь в последние годы. Резкий рост mпереса 

к идеям мыслителя происходит в 90-е гг., когда появилось много исследований со­

временных авторов, однако творчество П .А. Флоренского трактовалось в них пре­

имущественно в оитогносеолоrическом аспекте . Философско-антрополоrич:еские 

идеи П.А. Флоренского рассматривались как несамодостаточные, сопутствующие 

рефлексии проблем бытия, познания и сознания . Исключение составляют глубокие и 

интересные работы И .И. Семаевой, С.С . Хоружего, А. Трубачева, А.Ф. Управителева, 

в которых антропологическая проблематика творчества П .А . Флоренского специаль­

но выделена и разносторонне прокомментирована. 

Иlffepec к наследию П .А. Флоренского наблюдается и за рубежом . Активно пе­

реводятся и публикуются первоисточники, проводятся научные конференции и семи­

нары, крупнейшим из которых стал проведенный в 1988 г . в Бергамо (Италия) семи­

нар, посвященный личности и творчеству П.А . Флоренского, материалы которого бы­

ли опубликованы . 



К числу нераскрытых в исследовательской литературе относится проблем<~ 

влияния идей П.А. Флоренского на творчество А.Ф. Лосева. Среди работ, свя1ываю­

щих творчество А.Ф. Лосева с наследием П.А. Флоренского, можно выделить иссле­

дования Ю. Степанова, С. Хоружего, А. Рсзниченко, Н. Бонецкой. Исс.1едование фи­

лософских взглядов м,1адшего современника и ученика П.А. Флоренского - А.Ф. Ло­

сева, - за исключением отзывов Н.О. Лосского и В.В. Зеньковского, в основной массе 

связано с работами современных исследователей. В советский период идеи 

А.Ф. Лосева оценивались с позиции официальной идеологии, значение философского 

тв~чества мыслителя отрицалось. Работы А.Ф. Лосева 1920-х rr., наиболее значимые 

для Ищчения его антропологических взглядов, не переиздавались вплоть до начала 

90-х гг. f. последние годы наблюдается резкий рост интереса отечественных ученых к 
разным аспектам ""'"'Dчества А.Ф. Лосева. Ему был посвящен ряд юбилейных изда­

ний. 

Отдельные аспекты антропологическur. nооблематики в творчестве 

А.Ф. Лосева получили глубокую разработку в работах И.И. (.;ем""nои, П.А. Гоготи­

швили, В.И. Постоваловой, С.С. Хоружего. Интерес к творчеству А.Ф. Лосева прояв­

ляется и зарубежными исследователями (В. Гёрдт, А. Хаардт и др.). 

Однако следует подчеркнуть, что несмотрJl на Jlвный прогресс в области изуче;:­

ния наследия П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева в последние годы, вышеперечислен­

ные работы не обеспечивают всестороннего анализа основных ~пектов их фипософ­

ских концепций. До сих пор нет специальных работ, посвященных целостной рекон­

струкции философско-антропологических взглядов П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева 

в контексте влияния исихастских традиций. Это обстоятельство во многом обуслови­

ло как выбор темы, так и постановку целей данного исследования. 

Цель и задачи исследования. 

Целью диссертации является систематический анализ влияния паламитской 

традиции на философскую антропологию А.Ф. Лосева и П.А. Флоренского. Реализа­

ция данной цели предполагает решение следующих основных задач: 

выявить религиозно-философские, историко-философские, культурно­

исторические, теологические основания антропологических идей П.А. Флоренского и 

А.Ф. Лосева в контексте формирования мыслителями общей позиции в решении клю­

чевых проблем философской антропологии и метафизики личности; 

- проанализировать проблему человека в творчестве П.А. Флоренского и 

А.Ф. Лосева, включающую в себя широкий спектр антропологических сюжетов: при­

рода и сущность человека, онтологический статус человека, идеал человека, значение 

телесности, социально-историческая активность личности, свобода человека; 

- осуществить всестороннюю рефлексию онтологических оснований человече­

ского существования в трактовке П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева в контексте учения 



6 

о синерrии, концентрирующем антрополоrические и rносеолоrические проблемы 

энерrийноrо соединения абсолютноrо и эмпирическоrо; 

- проанализировать концепцию антроподицеи в философии неоисихазма в пер­

спективе понимания смысла жизни и предназначения человека; 

- изучить место и значение учения о Лике-Лице-Личине в метафизике лично­

сти П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева, показать решение в рамках их учения проблем 

обоснования активности и свободы воли человека, динамической реализации и само­

бытности личности; 

- исследовать значение теурrии в процессе самоопределения личности в трак­

товке П.А. Флоренскоrо и А.Ф. Лосева; 

- определить место и значение метафизики личности в целостной системе их 

творчества. 

Объектом данноrо исследования являются философские взгляды 

П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева. Предметом исследования при этом становится фи­

лософская антрополоrия и метафизика личности П.А. Флоренскоrо и А.Ф. Лосева, и 

их взаимоотношения со сферой rносеолоrии, эстетики, философии имени и филосо­

фии культа. 

Мето11ологнческаs основа исследовани11. Методологическую базу исследо­

вания составляет историко-философский подход, опирающийся на традиции всесто­

роннеrо, комплексного анализа работ представителей зарубежной и отечественной 

философской мысли, а также метод системного анализа, позволяюший rлубже рас­

крьль различные аспекты творчества П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева, связанные с 

философским осмыслением человека и его предназначения, в их целостности и взаи­

мосвязи. Наряду с историко-философским использовались сравнительно­

исторический, историко-генетический и конкретно-исторический подходы, направ­

ленные на реконструкцию концепции человека в метафизике личности неоисихазма. 

При анализе историко-философского, богословского материала использовались 

принципы сравнительного анализа, системности, конкретности. 

Научяа11 новизна исследовани11 заключается прежде всего в рассмотреюm 

философских идей П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева в избранном ракурсе: антропо­

лоmческая проблематика, харакrерная дш~: этих мыслителей, исследуется n ко1пексте 

неоисихастских оснований и перспектив их творчества. 

К элементам новизны данной диссертационной работы следует отнести: 

- выявлено сопряжение антропологических идей П.А. Флоренского и 

А.Ф. Лосева с философскими и мировоззренческими традициями исихазма, что по­

зволило раскрыть оригинальную структуру философской антропологии 

П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева; 



7 

- обосновано, что рефлексия онтологических оснований бытия че.1овека R ф11-

лософской антропо.1оrии П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева осуществлена через доми­

нантные в неоисихастской трактовке энергетизма понятия тетрактиды и диалектики 

энергем . Это позволило осветить специфику понимания П.А . Флоренским и 

А.Ф. Лосевым природы человека как основы уникальности личности, ее целосnюсти 

и сообразности Богу, показано, что для метафизики тела, разрабатываемой данными 

мыслителJ1ми, характерна позитивная трактовка телесности в качестве необходимого 

условия творчества и самореализации личности. Установлено, что дина:-.rика процесса 

духовного возрастания человека раскрывается здесь посредством диалектики Лика­

Лица-Личины, направленной на постижение сущности свободы и самоутверждения 

личности; 

- показано, что проблема самореализации человека, определения смысла er·o 

существования и предназначения рассматривается П.А. Флоренским и А .Ф . Лосевым 

через рефлексию понятия «иконичность личностю>. Соединение энергии Абсолюта е 

энергией человека в синергии сопровождается имятворчеством, иконотворчеством и 

творчеством себя самого. Проанализировано понимание теургического акта как усло­

вия реализации смысла существования человека и установлено, что теургия рассм-ат­

ривается П.А. Флоренским и А.Ф . Лосевым как процесс самоопределения личности 

перед лицом Бога, ее трансцендирования, причем данный процесс связан с макси­

мальной реализацией коммуникаmвно-диалогических потенций . Это дало возмож­

ность по-новому выстроить типологию форм актуализации личности, основанную на 

«синтезе-сакрализации» всех сфер человеческой жизнедеятельности; 

- реконструирована категориальная система метафизики личности в филосо­

фии неоисихазма, определено содержание вводимых П.А. Флоренским и А.Ф. Лосе­

вым понятий в их соподчинеmюсти и взаимообусловленности (<сrию>, «лицо», «.1ичи­

на>>, «усия», «ипостась», <<Теургический акт», «антроподицея» «выражение», «станов­

ление>>, «СИМВОЛ», «миф», «ИМЯ)) и др . ) . 

Теоретическая в оракrическ:а11 значимость исследования состоит в том, 

что ero результаты, во-первых, позволяют наметить пути более развернутого и глубо­

кого изучения творческого наследия П.А . Флоренского и А.Ф . Лосева в целом, во­

вторых, могут служить основой последующих исследований по широкому кругу ан­

тропологических проблем вообще, и в-третьих, мо~уг быть использованы в лекцион­

ном курсе по истории русской философии, а так же при разработке новых общих и 

специальных курсов, учебных пособий по проблемам человека. 

Апробация иссследоваиия. Основные положения диссертации нашли отраже­

ние в публикациях и выступлениях автора на ряде международных, межрегиональ­

ных и межвузовских научно-теоретических и научно-практических конференций. 

Диссертация была обсуждена и рекомендована к защите на заседании обще­

универсигетской кафедры философии и культурологии Орловского государственного 

университета. 



8 

Структура диссертации. Работа состоит ю введения, двух глав, объе­

диняющих семь параграфов, заключения и библиографии. 

Основное содержание диссертации. 

Во введении обосновывается актуальность исследования, характеризуется сте­

пень изученности данной проблемы, формулируются цель и задачи работы, выясня­

ется научная новизна, методологические и теоретические основы исследования, оп­

ределяется практическая значимость материалов диссертации. 

В первой главе «Философско-теолоrические основания метафизики личности 

П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева» выделяются базовые для антропологической про­

блематики философии неоисихазма идеи христоцентризма и энерrийности, раскрыва­

ется специфика о!fГологических и гносеологических построений П.А. Флоренского и 

А.Ф. Лосева на фоне русской религиозно-философской мысли первой половины 

ХХв. 

В первом параграфе «Влияние исихастского энергетизма на обоснование ан­

тропо,1оrических идей П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева» поднимается вопрос о пред­

посылках, способствовавших формированию учения о личности в философии неои­

сихазма. 

Специфику метафизики личности неоисихазма определяет один из основных 

для русской религиозно-философской антропологии принцип христоцентризма, ут­

верждающий неповторимую уникальность каждой личности, целостность и высокий 

онтологический статус человека, особое значение «человечности» как компоне!fГЫ 

мира. В философско-религиозных контекстах христоцентризм проявлялся в основном 

в двух аспектах - l) понимание человека как образа и подобия Божиего; 2) и рассмот­
рение боговоплощения в качестве конечной цели человеческого бытия. Единство бо­

жественного и человеческого в личности Христа трактуется как обожение человече­

ской природы и обосновывает реальность личного опьrrа богообщения. В обожении 

участвует целостная личность, через которую осуществляется преображение мира -
высшая цель и призвание человека. 

Понимание человека в философии неоисихазма в контексте обожения, - уста­

новки, формирующей православную духовность, - приобретает характерные для иси­
хазма черТЪI, связанные с его раскрытием в аспекте энергийности. В диссертации 

подчеркивается, что если в патристике учение о сущности и энергиях божества в пер­

вую очередь связывалось с комментарием триадологической проблематики, в исихаз­

ме - с проблемой отношений Бога и мира, то в философии неоисихазма - с проблемой 

взаимоотношений между Богом и тварным миром, осуществляющим в лице человека 

исполнение цели всего сотворенного, с антроподицеей. 

Диссертант, проанализировав концепцию обожения в исихазме, выделяет ее 

ключевые черты: сохранение человеческой личности в ее идентичности; трансформа-



9 

ция, преображение не только разума и сознания, но и телесности человека; обожение 

совершается в синергии, соработничестве свободной воли человека и Божественной 

благодати. 

Термин «исихазм» (от греч. hesichia - покой, тишина, безмолвие, отрешен­

ность) имеет несколько основных значений: 1) этико-аскетическое учение о пути че­

ловека к единению с Богом; 2) религиозно-философское учение византийского бого­

слова Григория Паламы, оформившееся в период исихастских споров XIV века; 3) 

психосоматический метод Иисусовой молитвы; 4) «политический исихазм», ку;1ь­

турно-политическая программа в Византии XIV в., распространившаяся на восточно­
славянские страны. 

Антропологические идеи П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева были избраны в ка­

честве предмета исследования на том основании, что в них наиболее отчетливо влия­

ние исихастских традиций. Индивидуальная структура антропологических размыш­

лений, формы мышления и особенности использования терминологии таких ярких и 

самобытных философов могли бы стать серьезным препятствием для их комплексно­

го анализа, осмысления в целостном ракурсе. Перестройка факrическоrо материала с 

учетом введения понятия «философия неоисихазма» позво:~яет их преодолеть. 

Данное понятие обозначает совокупность тем размышлений, близких теорети­

ческих взглядов, присутствующих в антропологических концепциях 

П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева. В качестве составных элементов в понятии «фило­

софия неоисихазма» выделяются ряд тематических блоков. Во-первых, в данном ка­

честве выступают философско-теолоrические основания метафизики личности П .А. 

Флоренского и А.Ф. Лосева, включающие темы рефлексии исихастских концепций 

энергетизма, метафизики света, синергии. Второй тематический блок образуют соб­

ственно основные положения антропологии неоисихазма, которая выстраивается на 

попытках синтеза духовного и материального, акцеJrГировании активности человека, 

направленной на преобразование самого себя и окружающей действительности. 

Для исихазма харакrерен особый тип антропологии, главная отличите:~ьная 

черта которой - онтологическая открытость. расширенное и динамическое видение 

феномена человека. Энергийный харакrер взаимоотношений Бога и человека является 

условием свободы его воли. Нетварное происхождение божественных энергий ис­

ключает субстанциальное соединение в личностном бытии двух онтологических 

уровней или же сведение их только к низшему, тварному уровню. 

диссертант, проводя анализ традиции употребления понятия «энергия» в фи­

лософии, отмечает, что оно сохраняет в патристике классический аристотелевский 

смысл актуализации потенций сущего, процесса актуализации, а не er·o результата. В 

формулировке Г. Паламы, утвержденной соборами 1341, 1347 и 1351 rr. энергии озна­

чают действования Бога. Проблема соотношения сущности и энергии решает вопрос 

связи идеального и материального: идеальное коррелирует с энергией, ~1атерия • с 



10 

тваркым миром . Сущность, божественное превышает своим смысловым объемом эти 

категории и иерархически выражается в энергии (идее), через нее - в материи (меоне). 
В диссертации показывается, что в рамках своей философской апIJ>Опологии 

А .Ф . Лосев высl)'пает против абстрактного спиритуализма и упрощенного эмпиризма 

и исходит из принципов аnофатизма и меонизма: сущность непознаваема, но прояв­

ляема; пребывание сущего в ином - процесс меонизации. В этом плане мистика света 
позволяет объяснить процесс боговоruющения, процесс символического проявления 

сущего в тварном . 

Анализу фундамекrальных теоретических оснований персонолоrни А.Ф. Лосе­

ва и П.А. Флоренского посвящен !Торой параrраф «Софиология и метафизика света 

в контексте паламитской традицию>. В диссертации отмечается, что мистика света, 

оформившаяся в XIV в. в ходе исихастских споров как христианская концепция света, 
основанная на энергетизме и выражающая реальность божественного присутствия в 

мире и вхождения в общение с Богом человека, является фундаментальным основа­

нием неоисихастской философии . Мистика света в неоисихазме опиралась на прин­

ципы символического реализма, утверждающего реальность божественного присут­

ствия в мире, представленную не в сущностном выражеJШИ, а в энерrийных симво­

лах. Свет преображения тракl)'ется мыслителями как один из способов обнаружения 

божественного . Этот аспект мистики света разворачивается в философской антропо­

логии А.Ф . Лосева и П.А. Флоренского не только в антропологической, но и в исто­

риософской, шире - эсхатологической перспективах. Свет, приобщая мир к божест­

венному, сообщает ему способность самому стать светом. Иерархия света в исихазме 

выстраивается как иерархия энергетических уровней и трансформируется в неоиси­

хазме в тезис П .А. Флоренского о разных уровнях восприятия света в творении . 

Хотя П.А. Флоренский и А.Ф. Лосев опираются в своих философских поисках 

на идеи исихазма, с другой стороны, их подход несет в себе ряд специфических черт. 

Исихазм был проинтерпретирован А.Ф. Лосевым в коммуникативном ракурсе, акцен­

тирующем прежде всего значение процесса взаимообщения Бога с человеком . Боrо­

общение одновременно конечная цель творения и суть связи, реально устанавливаю­

щейся еще «до» достижения этой цели. Смещение А.Ф. Лосевым акцешов с субстан­

циально-сущностного на энергетически-коммуникативный осталось невоспринятым 

его современниками и много раз подаерrалось критике . Вместе с тем, именно данная 

установка философа помогла ему создать оригинальную философию символа, аК"mВ­

но использующуюся многими современными исследователями. В диссертации под­

черкиваете.я, что многие проблемы, связанные с переосмыслением метафизики света 

в неоисихазме, были из-за своей сложности и неоднозначности лишь намечены, но не 

получили системного решения. Речь идет прежде всего о теории цветовых символов, 

о проблеме <щветности» Софии, о развертывании света в исторической перспективе, 

об условиях восприятия человеком божественного света, об а.нтиномизме учения о 

«свете ИСТИНЫ» . 



11 

Диссертант показывает, что некоторые положения софиологии и имяславих 

были переинтеrрированы А.Ф. Лосевым и П.А. Флоренскю.t в контексте исихастской 

метафизики света с целью преодоления пантеистических потенций этих учений, взя­

тых в их изолированности. Символически-мифологическая трактовка исихастского 

учения о сущности и энергиях была предпринята данными мыс;~ителями в целях раз­

решения конфессиональных, мировоззренческих, культурно-исторических противо­

речий начала ХХ в. 

В третьем параграфе «Принципы синергии в философии неоисихазма)} под­

нимается вопрос об основном пюсеолоrnческом принципе в философии неоисихазма 

- синергии, неразрывно соединяющим онтологический (обожение), гносеологический 

(богопознание) и аюрополоrический (творчество и свобода) аспекты. Энергетизм 

раскрывает характер познания, его динамику, силы. В антропологии Л.Ф. Лосева и 

П.А. Флоренского определяется специфика субъективной стороны синергии, измене­

ния, оm-ологически преображающие человека в синергическом процессе. 

Синергия определяется как соединение энергий человека с благодатью как не­

тварной Божественной энергией, отождествленной со светом. При этом подчеркива­

ется личностный характер сообщения энергий. В паламитской концепции энергетиз­

ма, обращенной к вопросу о связях Бога и мира, определяются возможные пути по­

знания одного мира другим. Процесс познания рассматривается как сииергический, в 

котором человеческая энергия образует среду, условие для проявления высшей энер­

гии Бога. 

Вслед за исихастами П.А. Флоренский и А.Ф. Лосев видят в творчестве синер­

гическое действие. Для них вопрос о творчестве решался в связи с вопросом свободы 

и приобретал онтологический смысл: свобода обусловливает степень раскрытия в че­

ловеке творческого задания-назначения. Проблема соотношения свободы и благодати 

в синергии рассматривалась мыслителями антиномически, увязываясь со свободным 

определением двух воль. 

Космологический аспект синергии отражает понимание глубинной связи мик­

рокосма и макрокосма в неоисихазме: синергия относилась не только к человеку, но 

ко всему мирозданию, которому придавались черты макроантропоса. Это налагало 

особую ответственность на человека, личное спасение которого обретало характер 

социального служения. Поэтому неоисихазм был обращен к конкретно-социальной 

проблематике. НарЯД)' с субъек-пmпой стороной синергия включает t1 ~~:бя онтологи­

ческий аспект, связанный с проблемой обожения. 

Постижение сущности синергии в "Неоисихазме связано с разработкой 

П.А. Флоренским и А.Ф. Лосевым проблем имяславия . Принципом синергии обосно­

вывается, в частности, концепция «энергийного символа» и «магичности слова)} П.А. 

Флоренского. По А.Ф. Лосеву, синергического взаимодействия достаточно для из­

менения сущности познавательного процесса, для ликвидации тотальной проти­

воположности субъекта и объекта. 



12 

Диссерта~п отмечает, что принцип синергии в философии неоисихазма 

П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева по:тучил концептуальную разработку и был а~щен­

тирован в своем субъективном аспекте, обосновывая с позиций символического реа­

лизма необходимость социально-культурной активности личности. 

Во второй rлаве «Метафизика личности П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева» 

анализируются персонолоrические идеи П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева в их тесной 

связи с концепцией теургической и социально-исторической воплощенности челове­

ка. 

В первом параграфе «Человек: идеал, образ, твары) раскрываются основные 

категории учения о личности 11.А. Флоренского и А.Ф. Лосева. Идеал рассматривает­

ся П.А. Флоренским и А.Ф. Лосевым как цель человеческого существования и как то, 

что определяет и структурирует экзистенцию личности. При этом само понятие идеа­

ла раскрывается в связи с разработкой мыслителями софиологической проблематики 

и сочетает в себе перфекционистские установки философии всеединства с рациона­

лизмом ортодоксальной христианской антропологии. 

В философской антропологии А.Ф. Лосева и П.А. Флоренского выделяются 

«личность идеальная» и <<Личность эмпирическая)). «Идеальная личносты> - замысел 
Бога о цели и месте человека в мире, то должное, чего надлежит достиrnуть в духов­

ном совершенствовании. Высшей мерой идеального в человеке является «святость» 

как полное соответствие «эмпирической» и «идеальной личности». Основа иерархии 

совершенств личности - способность к усвоенюо и запечатлению в себе Абсолютно­

го. Духовное возрастание - путь претворения идеального в реальное, сближение об­

раза Божия и подобия Божия, в котором «Эмпирическая личность» не вытесняется 

«идеальной», а просветляется, уподоб.1яется ей. «Образ человека>) - конкретное во­

площение идеала, которое требует невербальной укорененности - теургических актов, 
творчества. 

«Тварность человека)> - материализация «идеала>) и «образа», воплощение син­
теза тела и души. Концепция твари в неоисихазме динамична: тварное бытие не ста­

тично, а процессуалъно, направлено на энергийное преодоление онтологического раз­

рыва. Проблема тела представлена в концепции П.А. Флоренского в ряде аспектов: l) 

телесный момент в понимании образа Божиего в человеке; 2) целостность человека в 

ero психосоматическом строении; 3) телесное начало в обожении; 4) космологиче­

ский аспект, раскрывающий неразрывную связь телесности человека с плотью мира. 

За телом П.А. Флоренский видпr «мистическую глубину нашего существа>), отмечая 

симметрию верх.ней и нижней части тела - гомотипию и признавая центром духовно­
сти человека сердце. Как отмечает диссертант, мистическая анатомия 

П.А. Флоренского, в которой в полной мере прослеживается влияние исихазма, явля­

ется попыткой доказать единство в строении микрокосмоса и макрокосма, обосновать 

онтологическую связь человека и Бога. Для философии неоисихазма характерно уr­

верждение ценности телесности. Личность немыслима без тела и представляет собой 



13 

телесно осуществленный символ. Идея обожения, возможного уже в этом бытии, рас­

сматривается как идея святого те,1а. Материальная деятельность, направ,1енная на те­

лесные потребности, так же естественно обусловлена, как связанные с духовностью 

сферы жизни и так же обращена к эсхатологической перспективе. Согласно 
А.Ф. Лосеву и П.А. Флоренскому, энергийное проникновение нетварного в тварное 

образует разные уровни телесности. Телесность необходима для проявления в ней 

сущностных энергий, но воплощается не сама сущность, а лишь ее энергии. Диссер­

тант отмечает прямое отражение исихастских идей в учении мыслителей о движении 

от физического к «умному», которое иллюстрируется лестницей энергем. Одной из 

форм воплощения «энергем» в эмпирическом бьпии становится социально­

историческая, культурная практика человека. 

В диссертации подчеркивается, что социально-историческое бытие человека 

рассматривается, в частности А.Ф. Лосевым, с опорой на платоновско-пифагорейское 

учение о тетрактиде. Персоналистически переосмысленное, оно служит основой по­

нимания процессов «построения личности», осуществляющей себя в той или иной 

сфере в соответствии с конкретными социально-историческими условиями. Диссер­

тант особо отмечает, что для неоисихазма характерен «мистический историзм» -

трактовка исторического процесса с точки зрения его обусловленности метафи,1ософ­

скими и метарелиrиозными позициями, основывающимися на мировоззренческих ус­

тановках мистицизма. При этом большое значение имеет апеJL1яция 

П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева к «интуиции Логоса». В философии неоисихазма 

интуиция Логоса как определения Абсолютного утверждает высокую ценность мира, 

который есть его раскрытие и откровение. 

Диссертанr, проводя анализ традиции употребления понятия «Логос» в антич­

ной и средневековой философии, христианской теологии, в русской философии, от­

мечает, что между философской и богословской концепциями Логоса существует оп­

ределенный параллелизм. Учение о Логосе в его патристической трактовке обосно­

вывает философmо имени П.А. Флоренского и А.Ф. Лосева и их философскую трак­

товку истории и культуры. Логос выступает как антиэнтропийное начало, структури­

рующее историю мира и человека на инrеллиrибельных, символических основаниях. 

«ИМЯ» в данном конrексте становится «ключом» человека к «судьбам бытия». Учение 

о Лике-Лице-Личине является предметом исследования во втором параrрафе с од­

ноименным названием. Учение о Лике в неоисихазме, выражаюrпее один из аспектов 

синергии, решает проблемы обоснования активности и свободы во.1и че,1овека. Дис­

сертакг отмечает выраженную антропологическую направленность учения 

А.Ф. Лосева и П.А. Флоренского о Лике и некорректности ограничения его только 

рамками эстетики и агиологии. Учение о Лике связано с осмыслением меры явления 

абсолютного в эмпирической личности. Неоисихазм выделяет три несводимых друг к 

другу уровня явления абсолюnюrо в человеке: Лик, Лицо и Личину. 



14 

Понятие Лика выражает, по П.А. Ф:юренскому, «онтологическую проявлен­

ность». Это осуществленное в Лице подобие Божие - чистое, беспримесное, макси­

мально полно выраженное явление идеи, проявление сущности, явле1Шое нам транс­

цендентно. Диссертантом проводится анализ понятий «усни» и <Ulпостасю>, исполь­

зуемых П.А. Флоренским в раскрытии философского содержания Лика. Под ипоста­

сью мыслитель понимает разумную, личную идею человека, его духовный облик, его 

лик, под усией - стихийную, родовую подоснову человека. Понятие усни входит в 

философию рода П.А. Флоренского. 

Термин «Лицо» анализируется П.А. Флоренским в его сопоставлении с поняти­

ем явления. Лицо - индивидуализированное, субъективированное эмпирическое. П.А. 
Флоренский раскрывает процесс преображения Лица в Лик через диалектику образа и 

подобия Божиего в ·~еловеке, подчеркивая энергийность и целостность личности в 

преображении. Эмпирическое в человеке оформляется через Лицо. Важнейшая функ­

ция Лица - способность запечатлеть и выразить откровение высшей реальности. Ли­

чина - маска, larva, - полная противоположность Лику; форма, блокирующая явление 
Абсолютного; застьrвшее, мертвое эмпирическое. Основной признак Личины - лжере­
альность. Диссертант показывает, что в понятии личины раскрываются идеи мистиче­

ской анатомии П.А. Флоренского. Учение о Лике в неоисихазме выстраивается в ка­

тегориях исихастской мистики света: духовное восхождение просветляет Лицо, осво­

бождает его от всего случайного и внешнего, превращает в Лик, онтологическая сущ­

ность человека на высшей ступени ОТJ(рывается энергетически как свет. 

Анализу одного из центральных сюжетов метафизики .'lичности неоисихазма -
антроподицеи - посвящен третий параграф «Личность перед лицом Бога: метафизи­
ческий смысл антроподицею>. Проблема антроподицеи наиболее явно представлена в 

творчестве П.А. Флоренского, поэтому наш анализ посвящен в первую очередь его 

идеям. 

Диссертант отмечает, что хотя по существу многие русские мыслиrели обра­

щались к решению проблемы оправдания человека, сам термин «антроподицея» ис­

пользуется редко. В понятии «антроподицея» раскрывается религиозно-философская 

и теологическая проблемы, возникающие в связи с объяснением противоречия между 

боrотворением, богоподобием человека и наличием несовершенства и зла в нем и <Л 

него. 

В трактовке П.А. Флоренского антроподицея - нисхождение Бога к человеку, 

сопряженная с «феодицеей», восхождением человека к Богу, в которой человеческая 

деятельность, энергия являются необходимым условием для восприятия благодати. 

Антроподицея отвечает на вопрос: <<Как увидеть мир как творение Божие?». В каче­

стве цели аtпроподицеи выступает задача показать смысл и внутреннюю необходи­

мость строения человека, ero освящения и деятельности. С другой стороны антропо­
дицея связана с постулатом о принципиальной возможности воплощения божествен­

ного в продуктах символической деятельности человека. К ним относятся храм и 



1) 

икона, символ и слово . Сог.'!асно П.А. Флоренскому, они являют собой разную ~rcpy 

объективации трансцендентного в результате сотрудничества Бога и че.1овека. 
Учение мыслителя о храме и иконе служит проблеме обнаружения и доказа­

тельства реального присутствия Абсолютного в эмпирическом. Научение восприятию 

воплощенного в канонических формах Абсолюта расширяет мировоззренческий го­

ризонт личности . Символ для П.А . Флоренского, кроме онтологического, имеет 

большое трансцендентальное значение. Философ утверждает, что нужно восприни­

мать бьrrие как символ. Как онтологическая реальность символ есть синергия . Как 

феноменологическая данность символ есть смысл. По роли для че.:ювека символ -

энергия и путь восхождения к Абсолюту. Культ определяется П.А. Флоренским как 

пространство воплощенного смысла, условие и средство сюпеза человеческого суще­

ства. Для П.А. Флоренского характерна трактовка слова как реальности особого по­

рядка, раскрывающейся на досмысловом, физическом уровне - как «маrичность сло­

ва»; и смысловом, онтолоmческом - как «мистика слова» . Под «магичностью слова» 

он понимал его способность действовать на мир, на эмпирические контексты бытия ; 

под «магией слова» - внерациональное воздействие слов, ориентированных на ду­

ховно-душевные потенции человека. Слово - синергическое образование, объектива­

ция связи энергии познающего человека и познаваемого мира, что утверждает онто­

лоrичностъ смысла и осмысленность мира и является логически завершающим мо­

ментом его антроподицеи . 

Проблемы теургического акта и самоопреде.1ения личности рассматриваются в 

одноименном четвертом параграфе. В философии неоисихазма теургический акт 

выступает как самовоплощение первообраза, который содержится в душе . Любая 

реализация человека в свете данного положения рассматривается как мистическая 

материализация того, что уже имеется в его душе . Понятие теургии - ключевое в по­

нимании творчества как деятельности духа по преображению эмпирического, реали­

зации смысла в действительности, преобразования действительности смыслом . 

В неоисихазме выделяются два ключевых аспекта теургии: 1) духовное само­

утверждение человека; 2) духовное освоение реальности. Диссертант подчеркивает и 

космологическую трактовку теургии А.Ф. Лосевым и П.А. Флоренским : это процесс 

человеческий и космический одновременно. Только активно одухотворяя мир, чело­

век доказывает себя как существо духовное. Одухотворение тварного человеком 11 

космическом измерении ведет его к Богу. В диссертации отмечается, что понятие 

«теургия», введенное в оборот русской релиmозной философии В .С. Соловьевым u 

значении свободного общечеловеческого творчества, в котором человечество осущ1:­

ствляет свои высшие идеалы в материальной действительности, в русской философи11 

начала ХХ в. понималось как творческий акт символического перевоп.1ощения дейс1 -

вительности . В неоисихазме сохраняется трактовка теургии в русле соловьевских и11-

терпретаций. 



!6 

Специфика неоисихазма заключается в целостном рассмотрении понятия «Те· 

ургия» в его историческом контексте, акцентирующем не оккульпю-маrическое, а 

философско-теоретическое содержание теургии; в признании ценности нешшатони­

ческого учения о теургии для русской религиозной философии. Но если в неоплато­

низме речь идет о субстанциальном тождестве абсолютного и эмпирического в теур­

гии, то в неоисихазме - об энергийном. 

Под влиянием В.С. Соловьева в неоисихазме теургийная проблематика со­

четается с софиологической при решении проблемы самоопределения личности: ие­

рархическая организация бытия по уровням софийности в сочетании с неод­

нородностью этих уровней задает человеку теургическую напряженность, необ­

ходимость движения от ступени к ступени, по пределам - идеального и реального 

слоев бытия. Синтез различных видов человеческой жизнедеятельности в теургиче­

ском акте связывается А.Ф. Лосевым и П.А. Флоренским с обращением к философии 

культа, имевшей целью организацию всей человеческой деятельности и жизни вокруг 

сакральных смыслов бытия. Сакрализация всей жизни человека направлена на орга­

низацию его эюистенции в ситуации предстояния перед Богом. В теургии реализуют­

ся высшие творческие силы человека, открьrrого и чуткого к Богу, и действуют пре­

ображающие жизнь Божественные энергии. Способность человека к теургическому 

акту связывается А.Ф. Лосевым и П.А. Флоренским с его правом на антроподицею. 

В заключении подводятся итоги диссертационного исследования и делаются 

основные выводы . 

Основные положения диссертации отражены в следующих публикациях: 

1. Гусев Д.В. Человек: Идеал, образ, тварь // Феномен человека: наука, фило­

софия, религия: Сборник научных статей (материалы конференции) - Орел: Орлов­

ский государственный университет, 1999. -С. 31-34. - О, 25 п.л. Статья. 

2. Гусев Д.В. Проблема имеславия в философии неоисихазма // Христианство 

в диалоге культур. Четвертые научные чтения: Тезисы докладов и сообщений. - СПб.: 

Изд-во Санкт-Петербургского философского общества, 2000. - С. 76-78. - О, 2 п.л. Те­

зисы доклада. 

3. Гусев Д.В. Христологические основания трактовки личности в философии 

неоисихазма //Патристическое наследие: традиции религиозно-философской и педа­

гогической мысли в России: сборник научных статей (материалы конференции). -

Орел: ОГУ, 2000. - С. 32-41. -- О, 63 п.л. Тезисы доклада. 

4. Гусев Д.В. Об особенностях философско-антропологических взглядов ран­

них славянофилов // Россия перед лицом Европы: ХХ век: Сборник статей. - М.: 

J(иалог-МГУ, 2000. - С. 80-82. - О, 2 п.л. Тезисы доклада. 
5. Гусев Д.В. Принцип синергии в философии неоисихазма // Синергетика в 

современном мире: Сборник докладов Международной научной конференции. - Бел­

город: Изд-во БелГТАСМ, 2000. - С.54-58. - О, 31 п.л. Тезисы доклада. 



Подп. к печ. 04.04.2001 Объем 1 п.л. Зак. 102 Тир. 100 
Типография МПГУ 




	6077-1
	6077-1_1
	6077-2
	6077-2_1
	6077-3
	6077-3_1
	6077-4
	6077-4_1
	6077-5
	6077-5_1
	6077-6
	6077-6_1
	6077-7
	6077-7_1
	6077-8
	6077-8_1
	6077-9
	6077-9_1
	6077-10
	6077-10_1

